
        
            
                
            
        

    
Liễu Phàm Tứ Huấn 



1 

Liễu Phàm Tứ Huấn 

Tập 1 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:16.04.2001 

Địa điểm: Đài Truyền Hình Phụng Hoàng 

Thâm Quyến_Trung Quốc 

 

Chư vị đồng học, xin chào mọi người! 

Hôm  nay  chúng  ta  có  thể  ở  trong  phòng  quay  của  đài  truyền  hình 

Phụng Hoàng, để chia sẻ với mọi người về Liễu Phàm Tứ Huấn. 

Cuốn sách này vào năm tôi 26 tuổi, là cuốn sách tôi đọc đầu tiên lúc 

mới tiếp xúc Phật pháp. Nó đối với tôi có ảnh hưởng rất lớn, có thể nói 

là  ảnh  hưởng  cả  cuộc  đời  tôi.  Tôi  vô  cùng  yêu  thích  cuốn  sách  này, 

thường  đọc  tụng,  cũng  từng  giảng  không  ít  lần.  Trước  đây  giảng  và 

những  gì  bây  giờ  giảng,  trên  phương  diện  cảnh  giới  đương  nhiên  có 

nhiều  điều  khác  nhau,  nhưng  những  gì  nói  trước  đây  vẫn  có  thể  làm 

tham khảo. 

Liễu  Phàm  tiên  sinh  họ  Viễn,  tên  gọi  là  Hoàng,  hoàng  của  hồng 

hoàng lam trắng đen, tự là Khôn Nghi, đương thời ông là người huyện 

Ngô  Giang  tỉnh  Giang  Nam.  Ông  sinh  vào  thời  Minh  Thế  Tông,  Thế 

Tông là hoàng đế đời thứ 12 của nhà Minh, năm Gia Tịnh thứ 14, tức 

năm 1535 của công nguyên. Như vậy quý vị sẽ có một khái niệm rõ ràng 

hơn, cách chúng ta hiện nay khoảng hơn 500 năm. 

Ở sau Liễu Phàm Tứ Huấn có kèm theo một bài viết là Dũ Tịnh Ý 

Công Ngụ Táo Thần Ký, là một bài viết rất đáng cho chúng ta học tập. 

Dũ Tịnh Ý sanh vào năm Gia Tịnh thứ tư, lớn hơn Liễu Phàm tiên sinh 

10 tuổi. Vào năm  Đinh sửu, họ từng_tức là lần thứ hai Liễu Phàm tiên 

sinh thi tiến sĩ, năm đó ông 43 tuổi, còn Dũ Tịnh Ý 53 tuổi, hai người họ 

là  đồng  khoa.  Dũ  Tịnh  Ý  thi  đậu,  Liễu  Phàm  tiên  sinh  thi  không  đậu. 

Cho đến năm Bính tuất, Liễu Phàm tiên sinh 52 tuổi mới thi đổ tiến sĩ. 

Chúng ta quan sát từ truyện ký về cuộc đời của ông, thay đổi chính 

mình cũng là  một việc rất gian khổ, không phải là điều đơn  giản. Đặc 

biệt  là  trước  đây,  20  năm  trước  rất  gian  nan.  Đến  lúc về  già,  công phu 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



2 

thuần thục, đoạn ác tu thiện ngày càng dễ dàng hơn. Chúng ta cùng nhau 

xem trong sách nói gì. 

 “Dư đồng niên tang phụ”.  “Dư”   là Liễu  Phàm tiên sinh  tự  xưng, 

 “đồng niên”  là lúc còn nhỏ. Căn cứ theo  “học thuyết lập mạng”,  chúng 

ta biết ông mất cha chắc chắn trước năm 15 tuổi. Làm sao biết được? Vì 

lúc ông gặp Khổng tiên sinh là năm 15 tuổi, bởi vậy chắc chắn là trước 

năm 15 tuổi.  “Lão mẫu mạng, khí cử nghiệp học y”. “Cử nghiệp”  nghĩa 

là đọc sách cầu công danh. Mẹ ông nói với ông, không cần đọc sách để 

cầu  công  danh,  khuyên  ông  học  y.  “Vị  khả  dĩ  dưỡng  sanh,  khả  dĩ  tế 

 nhân”,  học y rất hay, có thể tự nuôi thân, cũng có thể cứu tế cho những 

người  bệnh  khổ.  “Thả  tập  nhất  nghệ  dĩ  thành  danh,  nhĩ  phụ  túc  tâm 

 dã”. Nếu như học thật tốt y học, tương lai có thể trở thành danh y, đây 

cũng là nguyện vọng của cha con đối với con. 

 “Hậu, dư tại Từ Vân Tự, ngộ nhất lão giả, tu nhiêm vĩ mạo, phiêu 

 phiêu  nhược  tiên,  dư  kính  lễ  chi”.   Về  sau,  “hậu”   là  năm  ông  15  tuổi, 

công nguyện năm 1549, tại Chùa Từ Vân ông gặp được một người.  “Tu 

 nhiêm  vĩ  mạo”,   tu  nhiêm  là  râu  rất  dài,  tướng  mạo  vạm  vở  khôi  ngô. 

 “Phiêu phiêu nhược tiên” , không giống như người phàm, khi ông nhìn 

thấy, đối với người này rất kính lễ. Do đây có thể biết, Liễu Phàm tiên 

sinh từ lúc còn nhỏ được giáo dưỡng thật tốt. Tuy tuổi còn rất trẻ, mới 

15  tuổi,  nhưng  rất  hiểu quy  củ xử  sự  đối  nhân  tiếp  vật,  điều  này  khiến 

nhiều người yêu thích, khiến người hoan hỷ. 

 “Ngữ  dư  viết”,   người  này  nói  với  ông.  “Tử  nhậm  lộ  trung  nhân 

 dã” , người này hình như rất biết xem tướng, vừa gặp liền nói, cậu có số 

làm quan.  “Minh niên tức tấn học”, “tấn học”,  tức sang năm ông sẽ thi 

đậu tú tài . “Hà tất đọc thư”,   vì sao không đọc sách? Ông đi khắp nơi 

bên ngoài, vì sao không ở nhà đọc sách?  “Dư cáo dĩ cố”,  ông liền đem 

những điều mẹ ông dạy như đừng đọc sách, nên học y. Ông đi khắp nơi 

bên ngoài, có thể là đi hái thuốc, vì 15 tuổi học y, vậy nhất định là học 

nghề, hoặc là theo đại phu, hoặc là học nghề trong tiệm thuốc. Điều này 

chúng ta đều có thể tưởng tượng được. Ông đem ngọn nguồn nói với vị 

đạo trưởng này. 

 “Tịnh  khấu  lão  giả,  tánh  thị  lý  cư”,   thỉnh  giáo  quý  tánh  của  đạo 

trưởng, từ đâu đến?  “Viết, ngô tánh Khổng, Vân Nam nhân dã”,  người 

này nói với Liễu Phàm, ông ta họ Khổng, người Vân Nam.  “Đắc thiệu 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



3 

 tử,  hoàng  cực  số  chánh  truyền”,   Hoàng  Cực  Số  Chánh  Truyền  của 

Thiệu  Khang  Tiết,  hiện  nay  trong  Tứ  Khố  Toàn  Thư  có  thu  thập.  Tôi 

từng  mở  ra  xem,  nói  thật  là  xem  không  hiểu,  hoàn  toàn  thuộc  về  toán 

học cao cấp. Trong sách này không những có thể nói về vận mệnh của 

một người, mà còn nói đến vận mệnh quốc gia, vận mệnh của thế giới, 

hoàn toàn đoán định theo quẻ số trong Kinh Dịch.  “Số cai truyền nhữ”,  

từ trên định số mà nói, tôi nên truyền cho cậu. Vị đạo trưởng này lần đầu 

tiên gặp Liễu Phàm, làm sao biết có thể truyền cho ông? Trong này chắc 

chắn  có  học  vấn  uyên  thâm,  học  vấn  này  rất  gần  với  phương  pháp  các 

bậc  tổ  sư  Tông  môn  Giáo  môn  của  Phật  giáo  truyền  đạo.  “Dư  dẫn  chi 

 quy, cáo mẫu”,  Liễu Phàm tiên sinh đưa vị đạo trưởng này về nhà gặp 

mẹ, nói với mẹ mình.  “Mẫu viết: Thiện đãi chi, thức kỳ số, tiêm tất giai 

 nghiệm”,  người mẹ nói, tiếp đãi ông ta thật tốt, thử xem ông ta xem có 

đúng chăng? Không ngờ vừa thử, ông ta xem quả nhiên rất đúng.  “Dư 

 toại  khởi  đọc  thư  chi  niệm”,   từ  đây  Liễu  Phàm  đối  với  những  gì  đạo 

trưởng suy đoán về mình, ông đã có niềm tin, lại sanh khởi ý niệm đọc 

sách.  “Mưu  chi  biểu  huynh  trầm  xưng”,   ông  thương  lượng  với  anh  họ 

mình, anh họ nói.  “Ngôn, Uất Hải Cốc tiên sinh, tại trầm hữu phu gia 

 khai quản, ngã tống nhữ ký học thậm tiện, dư toại lễ Uất vi sư”.  Anh họ 

của Liễu Phàm đưa ông đến nơi Uất Hải Cốc tiên sinh, Uất Hải Cốc dạy 

tư thục.  “Khai quản”,  chính là dạy tư thục, người anh họ gởi Liễu Phàm 

đến đó học. Liễu Phàm tiên sinh lạy Uất Hải Cốc tiên sinh làm thầy. 

 “Khổng vi dư khởi số, huyện khảo đồng sanh, đương thập tứ danh, 

 phủ  khảo  thất  thập  nhất  danh,  đề  học  khảo  đệ  cửu  danh”.   Khổng  tiên 

sinh coi cho Liễu Phàm, ông ta nói sang năm cậu vào huyện thi tú tài, thi 

huyện đạt thứ 14, thi phủ đạt thứ 71, thi đề học đứng thứ 9, đề học là thi 

tỉnh, lúc đó thi tú tài phải thông qua ba cửa này. Sang năm đi thi, sang 

năm là 16 tuổi, năm 16 tuổi đi thi quả nhiên thi đậu, mà vị thứ hoàn toàn 

phù  hợp.  “Minh  niên  phó  khảo,  tam  xứ  danh  số  giai  hợp”,  có  thể  thấy 

bản lĩnh bói toán của Khổng tiên sinh không tệ, rất cao minh. Ông không 

phải là hàng thuật sĩ giang hồ, mà là một chuyên gia có thật học về thuật 

số, người ta thường gọi là chuyên gia mệnh lý. Ông có tài thật sự, không 

phải giả. 

 “Phục  vi  bốc  chung  thân  hưu  cữu”,   đã  linh  nghiệm  như  vậy,  vậy 

mời ông xem giùm lành dữ họa phước trong đời mình.  “Ngôn, mỗ niên 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



4 

 khảo đệ chỉ danh, mỗ niên đương bổ lẫm”. “Lẫm”  cũng là một cấp bậc 

trong tú tài, tương đương với học sinh được học bổng hiện nay. Lẫm là 

nhận lương thực, nó có số người nhất định, cần phải có chỗ trống, chức 

vụ  còn  bỏ  trống,  vị  thứ  thi  đậu  cao  nhất  của  tú  tài,  mới  được  bổ  sung 

vào, đây gọi là bổ lẫm.  “Mỗ niên đương cống”,  cống sanh cao hơn lẫm 

sanh một bậc, nhưng vẫn là tú tài. Trong tú tài phân chia rất nhiều cấp 

bậc, cống sanh là cao nhất, lẫm sanh thứ nhì.  “Cống hậu mỗ niên đương 

 tuyển  Tứ  xuyên  nhất  đại  doãn”.  S au  khi  cậu  làm  cống  sanh,  đến  năm 

đó_cống sanh là đã đủ tư cách vào học ở Thái học. Lúc đó vào Thái học, 

Thái học là trường đại học do quốc gia thành lập, ngày xưa chỉ có một 

trường, gọi là Quốc Tử Giám. Thái học đều thành lập tại thủ đô, thành 

lập ở kinh thành. Thời nhà Minh, có hai trường Quốc Tử  Giám, vì sao 

vậy?  Khi  Minh  Thái  Tổ  xây  dựng đất  nước,  đóng  đô  tại  Nam  Kinh,  vì 

thế Nam Kinh có Quốc Tử Giám. Về sau đến thời Thành Tổ, Thành Tổ 

dời  đô  đến Bắc  Kinh,  cho  nên  Bắc Kinh  cũng  có  Quốc  Tử  Giám.  Như 

vậy  trở  thành  đất  nước  thời  nhà  Minh  thành  lập  hai  trường  đại  học, 

thường  thức  này  chúng  ta  cần  phải  biết.  Cống  sanh  trở  lên  mới  có  tư 

cách vào học trong Quốc Tử Giám. Đây là một năm nào đó sau khi được 

làm  cống  sanh,  cậu  sẽ  được  tuyển  làm  một  huyện  trưởng  ở  Tứ  Xuyên, 

“đãi doãn” là huyện trưởng.  “Tại nhậm tam niên bán, tức nghi cáo quy”,  

cậu nhậm chức 3 năm rưỡi là phải cáo lão hồi hương. Vì sao vậy?  “Vào 

 giờ sửu, ngày 14 tháng tám, năm 53 tuổi”,  coi một cách rất chuẩn xác, 

 “đương chung ư chánh tẩm”.  Chánh tẩm là hết thọ mạng, thọ mạng của 

cậu đã đến.  “Xí vô tử”,  số cậu không có con.  “Dư bị lục nhi cẩn ký chi”, 

 “bị  lục”  nghĩa  là từng  việc  từng việc  mà  Khổng  tiên sinh  nói  đều  ghi 

chép lại, đây là những sự việc trong suốt đời ông. 

 “Tự thử dĩ hậu, phàm ngộ khảo hiệu, kỳ danh số tiên hậu, giai bất 

 xuất  Khổng  công  sở  huyền  định  giả”.  H uyền  nghĩa  là  ông  ta  đã  đoán 

chắc. Về sau, mỗi năm đọc sách thi cử, vị thứ đều đúng như Khổng tiên 

sinh nói, không sai chút nào. Trong này có xen vào một việc:  “Độc toán 

 dư thực lẫm mĩ, cữu thập nhất thạch ngũ đấu, đương xuất cống”.  Tức 

khi  ông  ta  làm  cống  sanh,  ông  lãnh  lương  thực  của  quốc  gia,  cho  ông 

lương thực, tức ngày nay chúng ta gọi là học sinh được nhận học bổng. 

Ông được nhận bao nhiêu gạo? Được nhận 91 thạch 5 đấu, ông ta liền 

xuất cống. Hay nói cách khác, ông từ lẫm sanh thăng lên cống sanh. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



5 

 “Cập  thực  mễ  thất  thập  dư  thạch,  đồ  tông  sư,  tức  phê  chuẩn  bổ 

 cống, dư thiết nghi chi”.  Khổng tiên sinh coi cho Liễu Phàm là lúc ông 

nhận được 91 thạch năm đấu mới có thể xuất cống, nhưng khi ông nhận 

được hơn 70 thạch_lúc này là đồ tông sư, tông sư nghĩa là đề học đương 

thời, quản lý giáo dục của một tỉnh, tương đương với trưởng phòng giáo 

dục hiện nay, ông được phê chuẩn bổ cống sanh. Bổ cống sanh, nghĩa là 

xuất cống. Trong lòng ông thấy nghi hoặc, vì sao điều này không đúng? 

Khổng tiên sinh  đoán sai việc này. 

 “Hậu quả vi thự ấn dương công sở bác”,  Đồ tông sư phê chuẩn bổ 

cống, văn kiện đưa lên được thự ấn,  “thự ấn”  là đại diện, đại diện tức là 

ông Dương này gạt bỏ nó, không chấp nhận Liễu Phàm bổ cống.  “Trực 

 chí  Đinh  mão  niên”,  năm  Đinh  mão  là  Minh  Mục  Tông  Càn  Khánh 

nguyên niên, Liễu Phàm tiên sinh 33 tuổi. Chư vị thử nghĩ xem, 16 tuổi 

ông thi đậu tú tài, đến 33 tuổi mới làm cống sanh, mười mấy năm, thời 

gian  rất  dài.  Mãi  đến  năm  Đinh  mão,  “Ân  Thu  Minh  tông  sư  kiến  dư 

 trường trung bị quyển thán viết, ngũ sách, tức ngũ thiên tấu nghị dã” . 

Lúc  này  đốc  học,  tức  là  trưởng  quan  Ân  Thu  Minh  chủ  trì  dạy  học. 

Trong  lúc  rảnh  rỗi,  ông  đem  những  bài  thi  của  các  tú  tài  trước  đây, 

những bài thi bị đánh rớt đem ra xem lại từ đầu. Đột nhiên thấy bài thi 

của Liễu Phàm tiên sinh viết rất hay, cho nên liền cảm thán nói, năm bài 

này_ông viết năm bài văn này giống như năm bài tấu chương. Kiến giải 

và  chữ  nghĩa  của  ông  đều  rất  hay,  có  thể  sánh  với  tấu  chương  của  đại 

thần đối với hoàng đế. 

 “Khởi khả sử, bác hợp yêm quán chi nho, lão ư song hạ hô”. “Bác”  

là nói ông có kiến văn quảng bác, học thức rất rất phong phú.  “Hợp”  là 

nói ông hiểu về lý luận rất thấu triệt.  “Yêm”  tức là văn nghĩa của ông rất 

thấu đáo, công phu nhất  “quán”,  văn chương như thế rất khó gặp. Ông 

ta nói không thể để người có học vấn, có đức hạnh, có năng lực như vậy 

bị vùi dập, suốt đời làm một tú tài nghèo.  “Toại y huyện thân văn chuẩn 

 cống”,   lại  một  lần  nữa  xin  cho  Liễu  Phàm  bổ  cống,  lần  này  được  phê 

chuẩn.  “Liên tiền thực mễ kế chi, thật cửu thập nhất thạch ngũ đấu dã”.  

Khổng  tiên  sinh  xem  tướng  không  sai  chút  nào,  đích  thực  ông  nhận 

lương thực được 91 thạch năm đấu, ông mới có thể xuất cống.  “Dư nhân 

 thử ích tín, tấn thoái hữu mệnh, trì tốc hữu thời, đạm nhiên vô cầu hỷ”.  

Đến lúc này ông hoàn toàn khẳng định, tin rằng con người đều có vận 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



6 

mệnh,  vận  mệnh  chậm  hay  nhanh  đều  có  thời  gian,  không  thể  cưỡng 

cầu.  Do  đó  tâm  ông  định,  không  có  vọng  niệm,  thật  sự  làm  được   “đối 

 với người không tranh, đối với thế gian vô cầu”.  Cho nên tôi nói, hạng 

người này gọi là phàm phu chuẩn. Chúng ta làm phàm phu đều không 

chuẩn,  từ  sáng  đến  tối  suy  nghĩ  lung  tung,  vọng  cầu  khắp  nơi  nhưng 

không  cầu  được.  Số  mạng  có  cuối  cùng  sẽ  có,  số  mạng  không  có  thời 

đừng vọng cầu, làm sao cầu được? 

 “Cống nhập Yến đô”. Làm cống sanh, được đến Yến đô, đến Bắc 

Kinh, đến Bắc Kinh đương nhiên có thể muốn xem thử trường đại học 

quốc gia ở đó. Tôi nghĩ ông ta nhất định là đến hai trường đại học để tìm 

hiểu thêm, xem thử nên chọn học ở đâu, điều này chúng ta có thể tưởng 

tượng  được.  “Lưu  kinh  nhất  niên,  chung  nhật  tĩnh  tọa,  bất  duyệt  văn 

 tự”. Vì sao vậy? Vì cuộc đời đều có số mạng, nghĩ gì đi nữa cũng chỉ phí 

công,  cho  nên  không  còn  vọng  niệm.  Nói  thực,  ông  bị  vận  mệnh  câu 

thúc,  không  còn  cách  nào  khác.  Chúng  ta  xem  tình  hình  này  của  Liễu 

Phàm tiên sinh, cũng đáng để đồng tình, cũng rất đáng thương. 

 “Kỷ tỵ quy”. Kỷ tỵ là năm thứ hai, năm thứ hai từ Bắc Kinh trở về 

phương  nam.  “Du  nam  ung”,   lúc  này  Liễu  Phàm  tiên  sinh  35  tuổi, 

 “Nam ung”  là Quốc Tử Giám của Nam kinh. Có thể thấy ông điều tra 

rất  rõ  ràng,  ông  chọn  trường  đại  học  Nam  kinh,  muốn  đến  trường  này 

học.  “Vị  nhập  giám”,   còn  chưa  đu  học,  trước  khi  chưa  đi  học.  “Tiên 

 phỏng Vân Cốc Hội thiền sư” . Lúc chưa đi học, nghe nói trên núi Thê 

Hà, núi Thê Hà ở Nam kinh, hiện nay Nam kinh có ngôi Chùa Thê Hà, 

ông đến núi Thê Hà thăm thiền sư Vân Cốc. 

 “Vân  Cốc”   là  hiệu  của  đại  sư,  pháp  danh  của  ngài  gọi  là   “Pháp 

 Hội” , cho nên ở đây xưng ngài là  “Hội  Thiền sư”,  đây là tôn xưng ngài. 

Đương thời thiền sư Vân Cốc là một lão niên trong Phật giáo, một vị cao 

tăng. Lúc này thiền sư Vân Cốc đã 69 tuổi, Liễu Phàm tiên sinh 35 tuổi, 

thiền sư lớn hơn Liễu Phàm 34 tuổi. Liễu Phàm đi gặp thiền sư năm 35 

tuổi,  đây  cũng  là  lần  gặp  đầu  tiên.  Phần  sau  truyện  ký  chúng  ta  thấy, 

hành  nghi  của  thiền  sư  Vân  Cốc,  đạo  phong  của  ngài,  ngài  là  một  bậc 

thật  sự  khai  ngộ.  Tuy  xuất  gia  lúc  còn  rất  trẻ,  khi  xuất  gia  cũng  giống 

như hiện nay vậy, làm những việc kinh sám Phật sự. Nhưng lúc đó kinh 

sám Phật sự, tính chất hoàn toàn không giống như chúng ta bây giờ. Sau 

đó ngài giác ngộ, xuất gia làm những điều này không liên quan đến việc 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



7 

liễu sanh tử xuất tam giới. Tôi không phải vì điều này mà xuất gia, xuất 

gia như vậy chẳng khác nào để duy trì cuộc sống của mình mà thôi, mà 

sanh tử là việc lớn. 

19 tuổi ngài đi tham học, tầm sư học đạo, về sau ngài đã thành tựu. 

Sau  khi  khai  ngộ,  ngài  ở  trong  chùa  nhưng  dấu  tài,  chuyên  làm  khổ 

hạnh, ngài làm những việc nặng nhọc người khác không muốn làm. Về 

sau  có  một  số  danh  sĩ  và  quan  viên  địa  phương  phát  hiện  ra  ngài,  đây 

đúng  là  một  bậc  cao  tăng  thạc  đức,  nên  giúp  ngài,  hy  vọng khôi  phục 

đạo tràng  ở  núi Thê  Hà. Ngài không hề  để  ý đến danh văn lợi dưỡng, 

liền giới thiệu một pháp sư khác đến đó làm trụ trì, phương trượng. Sau 

khi phục hưng đạo tràng, ngài ở một nơi rất ẩn mật sau núi, kiến tạo cho 

mình một nơi tu hành nhỏ bé. Chỗ này gọi là  “Thiên Khai Nham”,  rất ít 

người đến, một mình ngài ở đó tu khổ hạnh. 

Tôi  nghĩ,  Liễu  Phàm  tiên  sinh  đi  thăm  nhất  đinh  là  đến  đây,  tại 

Thiên  Khai  Nham,  nhất  định  là  ở  đây,  vì  pháp  sư  đã  69  tuổi.  Năm  75 

tuổi ngài viên tịch, cũng chính là năm 1575, năm đó Liễu Phàm tiên sinh 

41 tuổi. Cho nên Liễu Phàm tiên sinh gặp thiền sư cách thời gian thiền 

sư viên tịch không lâu lắm, chỉ có bảy năm. Chúng ta nghĩ, nhất định là 

ngài  ở  tại  Thiên  Khai  Nham  trên  núi  Thê  Hà.  Bình  thường  đại  sư  tiếp 

chúng, bất luận ai đến thăm ngài, ngài thường vứt ra một chiếc bồ đoàn 

để quý vị ngồi xuống đó. Dạy quý vị tham : “bản lai diện mục trước khi 

 cha mẹ chưa sanh ra” , không nói câu nào cả, suốt ngày không nói câu 

nào,  đều  ở  trong  định.  Liễu  Phàm  tiên  sinh  đến  thăm  ngài,  chắc  cũng 

không ngoại lệ. 

Quý vị xem,  “Ư Thê Hà sơn trung, đối tọa nhất thất, phàm tam trú 

 dạ bất minh mục”.  Cùng với Liễu Phàm tiên sinh, họ ngồi trong Thiền 

đường,  ba  ngày  ba  đêm  không  nói  một  câu  nào .  “Vân  Cốc  vấn  viết: 

 Phàm  nhân  sở  dĩ,  bất  đắc  tắc  thánh  giả,  chỉ  vi  vọng  niệm  tương  triền 

 nhĩ, nhữ tọa tam nhật, bất kiến khởi nhất vọng niệm, hà dã”.  Đặc biệt là 

người tu hành, vì sao người tu hành không thể thành tựu? Vì vọng niệm 

quá nhiều, vọng tưởng phân biệt chấp trước quá nhiều, tâm không định 

được. Ông rất kỳ lạ! Ông đã ngồi ở đây ba ngày, tôi  “bất kiến khởi nhất 

 vọng niệm” , không thấy ông khởi một vọng niệm nào, như vậy là sao? 

Thiền sư Vân Cốc rất hiếu kỳ! Bình thường ngài rất ít nói, đến lúc gặp 

Liễu Phàm tiên sinh, đại sư nói rất nhiều, không đơn giản, đây cũng là 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



8 

nhân duyên đặc biệt. Chúng ta phải hiểu đạo lý trong này, giữa người và 

người đích thực có thời tiết nhân duyên. Liễu Phàm tiên sinh gặp thiền 

sư  Vân  Cốc,  mới  bắt  đầu  thay  đổi  vận  mệnh.  “Lập  mệnh  chi  học”  là 

thiền sư Vân Cốc truyền thụ cho ông. 

 “Dư viết: Ngô vi Khổng tiên sinh toán định, vinh nhục sanh tử, giai 

 hữu  định  số,  tức  yếu  vọng  tưởng,  diệc  vô  khả  vọng  tưởng”.   Trước  đây 

tôi đọc đến câu này, tôi nghĩ Liễu Phàm tiên sinh lúc này là phàm phu 

chuẩn,  cũng  không  tệ.  Suốt  đời  sống  qua  ngày  theo  vận  mệnh,  đến  53 

tuổi là hết thọ mạng. Suốt đời không có lỗi lầm gì lớn lao, đời sau tuyệt 

đối  không  đọa  vào  ba  đường  ác,  phàm  phu  chuẩn.  Vận  mệnh  của  ông 

được Khổng tiên sinh đoán chắc rồi. 

 “Vinh nhục sanh tử, đều có định số”,  câu này đồng thời cũng nói 

với chúng ta, chúng ta cũng không ngoại lệ. Người phàm phu chỉ cần có 

ý  niệm,  tức  không  thể  không  có  số.  Cũng  chính  là  nói,  ta  không  thể 

không có định mệnh, chỉ cần ta có vọng niệm. Nếu không có vọng niệm, 

tức là vượt khỏi vận mệnh. Tuy Liễu Phàm tiên sinh có thể cải tạo vận 

mệnh, nhưng ông ta chỉ có thể thay đổi, không thể siêu việt. 

Thiền sư Vân Cốc rất tuyệt vời, vì sao không dạy cho ông phương 

pháp cao hơn một bậc để vượt thoát vận mệnh? Đây cũng là phải quán 

căn cơ để dạy, xem bản chất của Liễu Phàm tiên sinh, tài năng của ông. 

Những bậc cao tăng có đức độ đều có năng lực quán cơ, xem quý vị là 

thượng căn, trung căn hay là hạ căn để tùy cơ thuyết pháp. Vì thế tất cả 

chúng sanh gặp những bậc cao tăng này, không ai không được lợi ích. 

Quý  vị  xem  Liễu  Phàm  tiên  sinh,  ông  thuộc  hàng  căn  tánh  bậc 

trung,  ông  không phải  hàng  thượng căn,  mà  thuộc  hàng  trung  căn.  Đối 

với hàng trung căn, đương nhiên không thể nói thượng pháp, nói thượng 

pháp họ không tiếp thu được. Vì thế nói pháp quan trọng nhất là khế cơ, 

pháp không khế cơ cũng chẳng có lợi ích gì, trong kinh Phật nói như thế. 

Lời nói vô ích, nói như bây giờ gọi là phí lời, uổng phí, cho nên cần phải 

khế lý khế cơ. 

Chúng  ta  phải  tin  tưởng  một  cách  sâu  sắc,  bất  kỳ  ai  đều  có  vận 

mệnh, đều có định số, chỉ là bản thân không biết. Bản thân không biết, 

hay nói cách khác, trong đời này của quý vị chắc chắn là bước đi một 

cách mù mờ. Liễu Phàm tiên sinh được người đoán chắc, ông rất rõ ràng, 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



9 

đời này phương hướng và mục tiêu ông đi rất rõ ràng minh bạch, ông chỉ 

đi đúng theo vận mệnh đã sắp đặt. 

Chúng ta rất đáng thương, chúng ta không biết vận mệnh của mình. 

Cho nên trong trời đất mệnh mông này, bước đi trong vô định. Nếu như 

tùy  thuận  phiền  não,  trong  lúc  lần  dò  sẽ  tạo  ra  rất  nhiều  tội  nghiệp, 

những  tội  nghiệp này  làm  tổn  phước  báo  của  chúng  ta,  giảm  thọ  mạng 

của chúng ta. Thông thường gọi là tổn thọ, giảm thọ mạng của chúng ta. 

Trong  xã  hội  ngày  nay,  tình  hình  này  có  thể  nói  là  nhiều  vô  kể.  Nếu 

người  thiện  căn  phước  đức  sâu  dày,  tuy  họ  không  biết  vận  mệnh  của 

chính  mình,  nhưng  tâm  địa  lương  thiện,  không  có  tư  tưởng  vượt  khỏi 

giới  hạn.  Giữ  tâm,  hành  sự  đều  luôn  giữ  quy  củ,  không  làm  những 

chuyện thương thiên hại lý, không làm những điều tổn người lợi  mình. 

Tuy  không  biết  vận  mệnh  của  chính  mình,  nhất  định  thay  mình  tăng 

phước,  thay  mình  tăng  thọ,  trong  vô  tình  mà  được  phước  báo.  Nhưng 

hiện nay hoàn cảnh xã hội của chúng ta không tốt, điều này từ xưa đến 

nay chưa từng có trong lịch sử. Hoàn cảnh lớn, con người là phàm phu, 

không thể không bị ảnh hưởng hoàn cảnh. Hoàn cảnh bất thiện, chúng ta 

ngày ngày ảnh hưởng điều bất thiện. Hay nói cách khác, chúng ta có rất 

nhiều cơ hội tạo nghiệp bất thiện, mà không ngờ mình đang tạo nghiệp, 

điều này rất đáng sợ! 

Trước đây lúc tôi cầu học, thầy Lý kể cho chúng tôi nghe một câu 

chuyện, không phải nói cho riêng mình tôi, mà  khi lên lớp thầy kể cho 

học sinh chúng tôi  nghe. Thầy nói ngày xưa, có  một nơi phát sinh  một 

án mạng trái với luân thường, là con giết cha. Điều này đối với thời xưa 

là một vấn đề lớn lao, thật đáng sợ. Chuyện này được tâu lên hoàng đế, 

đương nhiên người con này bị xử tử hình. Hoàng đế hạ lệnh, cách chức 

vị huyện trưởng này, huyện trưởng phạm lỗi gì? Đây là khu vực ông ta 

cai trị, là vùng do ông ta giáo hóa, ông giáo hóa như thế nào  mà lại có 

một  người  đại  nghịch  bất  đạo  như  thế?  Ông  giáo  dục  thất  bại,  huyện 

trưởng bị cách chức. Tuần phủ ghi lại lỗi lầm, tuần phủ là tỉnh trưởng 

đương thời, ghi lại lỗi lầm. 

Loại  xử  phạt  hành  chánh  này  chỉ  xếp  hàng  thứ  hai,  triều  đình  hạ 

lệnh_lúc đó huyện đều có tường thành, phá bỏ một gốc tường. Hoàng đế 

hạ  lệnh,  phá  bỏ  một  gốc  tường,  nghĩa  là  sao?  Nghĩa  là  huyện  này  của 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



10 

quý vị xuất hiện một người đại nghịch bất đạo như thế, là sự sỉ nhục của 

tất cả mọi người trong huyện này. 

Hiện  nay  trên  báo  và  tạp  chí,  chúng  ta  thường  thấy  tình  trạng  giết 

cha, giết mẹ, rất nhiều. Quý vị so sánh giáo dục ngày xưa với giáo dục 

bây giờ, chúng ta sẽ hiểu vì sao xã hội ngày xưa có thể an định, có nền 

trị an lâu dài, nhân dân sống cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn. Quay đầu lại 

xem ngày nay, bất luận là giàu có hay bần tiện, người có tài sản ức vạn, 

họ  sống  có  hạnh  phúc  chăng?  Không  có  hạnh  phúc.  Họ  an  vui  chăng? 

Họ  không  có  an  vui,  cuộc  sống  họ  rất  đáng  thương.  Nói  hơi  khó  nghe 

một chút, không phải sống đời sống con người. Đây rốt cuộc là nguyên 

nhân gì, chúng ta từng nghĩ đến chăng? Trong này đều có định số, định 

số,  mỗi  ngày  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ  tạo  tác  đều  có 

cộng  trừ  nhân  chia.  Mức  độ  cộng  trừ  nhân  chia  không  lớn,  đại  khái  là 

không  vượt  qua  khoảng  cách  số  mệnh  của  chúng  ta  quá  nhiều,  đoán 

mệnh xem tướng thông thường đều có thể xem rất chuẩn. Nếu  mức độ 

niệm thiện niệm ác, hành vi thiện hành vi ác của chúng ta rất lớn, ta làm 

việc thiện lớn hay là việc ác lớn sẽ thay đổi được định số của mình. Nếu 

như ta làm việc thiện lớn, số  mạng không tốt nó sẽ  trở  thành tốt. Còn 

như ta tạo ra điều ác lớn, số  mạng ta vốn rất tốt cũng biến thành xấu. 

Người phàm không thể tránh được, đặc biệt là trong xã hội thời hiện đại. 

Xã hội hiện nay, không có điều gì không mê hoặc người khác, như vậy 

nhân tâm làm sao định được? Cho nên ngày nay tu đạo, ngày nay nghiên 

cứu  học  vấn,  không  dễ  thành  tựu.  Trong  thời  đại  này  có  thể  thành  tựu 

học  nghiệp  cũng  như  đạo  nghiệp,  đều  là  thiện  căn  phước  đức  nhân 

duyên sâu dày. Nếu không có thiện căn phước đức sâu dày, đều không 

thể thành tựu. Có thiện căn mới hiểu được lý lẽ, có phước đức tâm mới 

bất  động.  Đối  diện  với  tất  cả  mọi  thứ  mê  hoặc  đều  không  khởi  tâm 

không động niệm, đây là có công phu và phước đức thật sự. 

Các bậc cổ đức ngày xưa, trường học, nơi dạy học, Phật môn, nơi tu 

hành, vì sao phải chọn nơi rừng núi, chỗ ít có dấu chân người. Thực tế 

mà nói, mục đích này chính là tránh xa sự mê hoặc của xã hội, khiến tâm 

chúng  ta  dễ  an  định  mà  thôi,  bây  giờ  rất  khó.  Tuy  tôi  học  Phật  giảng 

kinh nhiều năm như vậy, rất nhiều đạo tràng của Phật giáo, tôi đều chưa 

đến đó. Ở Trung quốc, tôi chỉ  mới đến Cửu Hoa Sơn và Nga Mi Sơn. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



11 

Những đạo tràng này hiện nay, có thể chạy xe đến tận nơi, du khách rất 

tiện lợi, ngày xưa không tiện lợi lắm. 

Lúc nhỏ, tôi là người An Huy, quê ở Lô Giang, cách Cửu Hoa Sơn 

không xa lắm. Nhưng trước đây muốn lên núi phải đi ba ngày, bây giờ đi 

xe  hơi  ba  tiếng  đồng  hồ.  Trước  đây  đi  ba  ngày,  đúng  là  cần  phải  có 

thành ý, vậy mà có người tam bộ nhất bái, như vậy mất khoảng bảy đến 

mười ngày. Từ quê nhà chúng tôi, rất kiền thành lạy đến Cửu Hoa Sơn. 

Chọn  những  nơi  này,  đều  là  giao  thông  không  phương  tiện,  du  khách 

không phương tiện, không thích người khác đến đây. Hoàn cảnh như vậy 

mới yên tĩnh, không bị người khác phá hoại. Bây giờ đường đi phương 

tiện,  trong  chùa  đều  cài  đặt  ti  vi,  vậy  là  xong.  Sự ô nhiễm  này  đã  xâm 

nhập vào trong rồi. Hiện nay tu đạo rất khó, khó vô cùng! 

Tôi  ở  nước  ngoài  rất  nhiều  năm,  mãi  đến  năm  nay,  chúng  tôi  mới 

chọn  thành phố nhỏ  Đồ  Văn  Ba  của  Úc  Châu,  trên  núi,  thành  phố  núi. 

Thành  phố  nhỏ  này  chỉ  có  tám  vạn  nhân  khẩu,  người  ở  đây  lại  rất  bảo 

thủ, thời đại này mà nói quả là rất khó được, là một hoàn cảnh rất tốt để 

học tập và tu đạo. Không được chọn nơi đô thị, sức mê hoặc của đô thị 

rất  lớn,  không  có  định  lực  tuyệt  đối  không  thể  thành  tựu.  Thế  giới  sắc 

màu, làm sao tu hành được? 

Năm  1977,  tôi  giảng  kinh  ở  HongKong,  đồng  tu  ở  đó  nói  với  tôi, 

hòa thượng Hư Vân từng đến HongKong. Đồng tu ở HongKong muốn 

giữ hòa thượng lại định cư ở đây, hòa thượng nói, đây là thế giới muôn 

màu,  không  thích  hợp  tu  hành.  Bởi  vậy  ở  chưa  được  mấy  ngày,  hòa 

thượng liền trở về Trung quốc, vì sao vậy? Vì ở đó sức mê hoặc quá lớn, 

tâm danh lợi quá nặng, không phải nơi để tu hành. 

Nếu  thái  độ  giống  như  Liễu  Phàm  tiên  sinh,  vậy  thì  được,  ông  đã 

biết vận mệnh của mình, không thay đổi được. Vọng tưởng cũng vô ích, 

nên tâm ông rất an định. Nghe rõ nguyên do, thiền sư Vân Cốc bật cười 

lớn.  “Vân  Cốc  tiếu  viết:  Ngã  đãi  nhữ  thị  hào  kiệt,  nguyên  lai  chỉ  thị 

 phàm phu”.  Tôi vốn tưởng rằng ông là một bậc anh hùng hào kiệt. Thế 

nào gọi là hào kiệt? Là làm được việc mà người không làm được, người 

này  chính  là  anh  hùng,  chính  là  hào  kiệt.  Ba  ngày  ba  đêm  không  khởi 

một  vọng  niệm  nào,  không  phải  người  bình  thường  có  thể  làm  được, 

Liễu Phàm tiên sinh  làm được. Hỏi tiếp nguyên nhân vì sao? Có người 

đoán chắc số mạng, vọng tưởng cũng vô ích, như vậy mới không vọng 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



12 

tưởng.  Đây  là  phàm  phu,  là  một  phàm  phu  chuẩn.  Chúng  ta  phải  biết 

điều này, từ chỗ này mới thật sự tỉnh ngộ. Xem thiền sư Vân Cốc khai 

thị, giáo hóa ông như thế nào, làm sao xuay chuyển những quan niệm sai 

lầm này, đây là học vấn thật sự. 

Liễu Phàm tiên sinh tiếp thu được là thiện căn của ông ta, nhà Phật 

nói thiện căn là có thể thấu hiểu, có thể tin sâu không nghi, y giáo phụng 

hành là phước đức của ông. Có thiện căn,  có phước đức, lại gặp được 

một  bậc  thiện  tri  thức  khai  thị  ông  ta,  đây  là  nhân  duyên.  Thiện  căn, 

phước đức, nhân duyên, đầy đủ cả ba điều kiện này thì ông sẽ thành tựu, 

có thể thay đổi vận mệnh của mình, đạo lý là như vậy. 

Thôi, hôm nay chúng ta học đến đây 



Hết tập 1 



 



Liễu Phàm Tứ Huấn 

Tập 2 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:16.04.2001 

Địa điểm: Đài Truyền Hình Phụng Hoàng 

Thâm Quyến_Trung Quốc 

 

Chư vị đồng học, xin chào quý vị! 

Ở trước nói đến Liễu Phàm tiên sinh đi tham bái thiền sư Vân Cốc, 

ngồi đối diện ba ngày ba đêm trong Thiền đường không khởi một ý niệm 

nào. Thiền sư Vấn Cốc rất hiếu kỳ, hỏi ông ta sao có thể làm được điều 

này?  Liễu  Phàm  tiên  sinh  nói  vận  mệnh  của  mình  đã  được  Khổng  tiên 

sinh đoán chắc, suốt 20 năm qua không hề sai  một  mảy  may nào, ông 

muốn khởi tâm động niệm cũng chỉ là vô ích, do đó tâm rất an định. 

Nghe xong thiền sư Vân Cốc nói với Liễu Phàm, đời này ông bị vận 

mệnh  câu  thúc  là  vì  ông  còn  có  vọng  niệm,  đây  không  thể  coi  là  công 

phu, chỉ có thể nói là một phàm phu chuẩn. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



13 

Sau khi nghe xong, ông hỏi lại thiền sư:  “Dư vấn viết, nhiên tắc số 

 khả tháo hô. Viết: Mệnh do ngã tác, phước tự kỷ cầu,  thi thư sở xưng, 

 đích vi minh huấn. Ngã giáo điển trung thuyết, cầu phú quý đắc phú quý, 

 cầu nam nữ đắc nam nữ, cầu trường thọ đắc trường thọ. Phu vọng ngữ, 

 nãi  Thích  Ca  đại  giới,  Chư  Phật  Bồ  Tát,  khởi  cuồng  ngữ  khi  nhân”.  

Trong đoạn này có ý nghĩa rất thâm sâu, Liễu Phàm tiên sinh hỏi: con 

người có vận mệnh, vậy có thể tránh thoát vận mệnh chăng? Ông đưa ra 

một câu hỏi như thế. 

Thiền sư nói rằng, mệnh là do ta tạo, phước do mình cầu, trong hai 

câu này có học vấn rất sâu sắc. Trước tiên chúng ta phải hiểu, phàm phu 

lục đạo đều không thoát khỏi số mệnh, số mệnh từ đâu mà có? Cổ thánh 

tiên hiền, Chư Phật Bồ Tát, họ là người từng trải, nên hiểu chân tướng 

sự thật này rất thấu triệt, không chút sai lầm, chúng ta phải tin điều này. 

Nếu dùng tư tưởng của các nhà khoa học hiện đại, tức tầng không gian 

là vô hạn. Giống như họ nói không gian ba chiều, không gian bốn chiều, 

không gian năm chiều. Đứng trên phương diện lý luận mà nói, số chiều 

không gian là vô hạn. 

Chúng ta sanh vào cõi người, chỉ sống trong không gian ba chiều. 

Chúng  sanh  sống  trong  tầng  không  gian  bốn  chiều  trở  lên,  chúng  ta 

không  biết  được.  Ngày  nay  các  nhà  khoa  học  nói,  đích  thực  có  không 

gian 11 chiều tồn tại. Nhưng làm sao đột phá tầng không gian, hiện tại 

các  nhà  khoa  học  đang  nghiên  cứu.  Đột  phá  tầng  không  gian,  nghĩa  là 

chúng ta thường nói, biết được quá khứ, vị lai. Quá khứ tạo nhân gì, bây 

giờ hặt hái quả báo đó. Đời này tạo nhân gì, đời sau nhận quả báo như 

vậy, không phải đều rõ ràng rồi sao? 

Đây  không  phải  là  suy  đoán,  cao  siêu  hơn  Khổng  tiên  sinh nhiều. 

Khổng tiên sinh là từ toán học, Kinh Dịch là một bộ toán học, suy đoán 

từ luận lý của toán học, suy đoán khá chính xác, nhưng không giám nói 

là chính xác hoàn toàn. Vì suy đoán, chỉ cần có chút sai lầm, thì kết quả 

hoàn toàn không giống nhau. Nhưng nếu đột phá được tầng không gian, 

như vậy thì chính xác tuyệt đối, không có chút sai lầm nào. 

Vì  sao  vậy?  Vì  quá  khứ,  hiện  tại  và  vị  lai  là  do  ta  tận  mắt  chứng 

kiến. Thực tế mà nói những chuyện này không khó, ngày xưa đạo Bà la 

môn ở Ấn độ, các đại sư Du Già, Số Luận đều có năng lực này. Vì thế tư 

tưởng về luân hồi lục đạo không phải của Phật giáo, mà là của cổ Bà la 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



14 

môn giáo, chính là Ấn độ giáo hiện nay. Lịch sử của họ, hiện nay được 

thế  giới  công  nhận,  nó  có  8500  lịch  sử,  sớm  hơn  Phật  giáo  rất  nhiều. 

Những người này  đều tu thiền định, tức là tứ thiền bát định trong kinh 

thường nói đến. Do đó tầng không gian trong lục đạo, họ hầu như đột 

phá hoàn toàn. Vì thế đối với tình hình trong lục đạo, họ nói rất rõ ràng. 

Nhưng họ chỉ biết về nó, đương nhiên không biết một cách tường tận về 

nó, như lục đạo từ đâu đến, vì sao có hiện tượng này, vì sao có những 

biến  hóa  này,  họ  không  biết  được.  Vì  vậy  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni 

xuất hiện ở thế gian này là vì điều gì? Vì những người có năng lực quan 

sát được những cảnh giới này, nhưng đối với nó còn có rất nhiều nghi 

hoặc không thể giải trừ. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni xuất hiện ở thế gian, 

chính là vì mục đích này. Gọi là chúng sanh có cảm, Phật Bồ Tát liền có 

ứng. Điều này đã cảm ứng Đức Phật Thích Ca Mâu Ni đến thế gian, nói 

rõ cho chúng ta về nguồn gốc của những hiện tượng này. 

Trong kinh điển đại thừa Đức Phật nói rất nhiều, đặc biệt là trong 

Kinh Hoa Nghiêm. Không chỉ là lục đạo, ngoài lục đạo còn có tứ thánh 

pháp giới, còn có nhất chân pháp giới, đây đều là quy nạp lại nói. Nếu 

nói tường tận, không phải ngôn ngữ  có thể  nói cùng tận. Như các nhà 

khoa học nói, tầng không gian là vô hạn, hoàn toàn tương ưng với những 

gì Đức Phật nói trong kinh điển. 

Nhiều tầng khác nhau như thế, không gian phát sanh như thế nào? 

Đức Phật nói rằng, đều là từ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước biến hiện 

ra. Chúng ta bình tĩnh để tư duy, quan sát, vọng tưởng của chúng sanh 

vô  lượng  vô  biên,  niệm  trước  diệt  thì  niệm  sau  sanh  khởi.  Một  ngày 

không biết khởi bao nhiêu vọng niệm, không biết có bao nhiêu phân biệt 

chấp trước, như vậy đã tạo thành tầng không gian khác nhau, tạo thành 

hiện tượng khác nhau rồi. 

Trong  kinh  Đức  Phật  thường  nói,  mười  pháp  giới  y  chánh  trang 

nghiêm, nói như hiện nay nghĩa là hiện tượng của nhân sinh vũ trụ, là 

 “duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”.  Giống như bây giờ trên màn hình, 

tướng  hiện  ra  trên  màn  hình,  đây  là  tâm,  tâm  hiện.  Tướng  này  có  thể 

hoạt  động,  nó  đang  sanh  khởi  biến  hóa,  sự  biến  hóa  này  là  thức  biến. 

Thức  tức  là  phân  biệt,  chấp  trước,  vọng  tưởng,  những  thứ  này  có  thể 

thay đổi hiện tượng, thay đổi rất phức tạp. Một câu nói của Đức Phật đã 

nói rõ với chúng ta về căn nguyện hiện tượng của nhân sinh vũ trụ, cho 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



15 

nên thiền sư Vân Cốc mới nói  “mạng do ta tạo”,  không phải do người 

khác tạo nên, không hề liên quan đến người khác. Cảnh giới bên ngoài 

thân là một huyễn cảnh, trong Kinh Kim Cang nói rất hay:  “Tất cả pháp 

 hữu  vi,  như  mộng  huyễn  bào  ảnh”,   không  phải  chân  thật.  Hiện  tượng 

này Đức Phật nói với chúng ta, không thể nói nó có, cũng không thể nói 

nó  không,  nó  giống  như  một  giấc  mộng  vậy.  Quý  vị  không  thể  nói 

không có cảnh giới trong mộng, cảnh giới trong mộng đích thực tồn tại, 

nhưng không thể nói nó có, vì sao vậy? Vì nó là hư huyễn, quả thật là 

liễu  bất  khả đắc.  Nếu  chúng  ta  tư  duy  quan  sát  tường  tận  thế  giới  hiện 

nay,  đích  thực  là  một  giấc  mộng.  Buổi  tối  chúng  ta  ngủ  say,  người  ta 

khiêng  thân  thể  mình  đi  cũng  không  hay  biết,  do  đây  có  thể  biết  thân 

không phải ta. 

Các nhà triết học phương tây rất thông minh, họ biết thân này không 

phải ta, do đó họ đưa ra một lý luận : “tôi tư duy tức là tôi hiện hữu”.  Họ 

thừa nhận điều gì? Thân thể vật chất không phải ta, hư huyễn, nhưng có 

thể  tư  duy,  có  thể  tưởng  tượng,  đây  là  ta,  nó  cao  hơn  một  bậc  so  với 

người thông thường. Phải chăng là chân tướng? Không phải. Tôi tư duy 

là  vọng  tưởng,  không  phải  chân  tướng  sự  thật,  cho  nên  cảnh  giới  của 

Phật  pháp  cao  hơn  họ  nhiều,  đến  tôi  tư  duy  cũng  buông  bỏ.  Thấu  triệt 

nguyên  nhân  của  các  pháp,  khôi  phục  được  chân  tâm,  khôi  phục  được 

bản tánh, sau đó mới thấy được chân tướng của nhân sinh vũ trụ. Chân 

tướng này Phật giáo có một danh từ gọi là nhất chân pháp giới, hoặc gọi 

là chân như, hay gọi là đệ nhất nghĩa đế, Đức Phật dùng rất nhiều danh 

từ  thuật  ngữ.  Trong  lúc  dạy  học,  vì  sao  Đức  Phật  dùng  nhiều  danh  từ 

như vậy? Ngài có dụng ý, nghĩa là dạy chúng ta thấu rõ chân tướng sự 

thật, đừng chấp vào danh từ. Chấp vào danh từ lại sanh khởi vọng tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước,  điều  này  thuộc  về  phương  pháp  dạy  học,  nghệ 

thuật dạy học. Chúng ta đã khởi vọng tưởng phân biệt chấp trước, ngày 

nay  muốn  đoạn  tận  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước,  trong  lòng  nghĩ: 

 “tôi cũng rất muốn”.  Vấn đề là gì? Không đoạn được, vẫn là vọng niệm 

này nối tiếp vọng niệm kia, đây chính là nguyên nhân công phu chúng ta 

không thể thành tựu. Tuy thông qua kinh điển chúng ta đã hiểu, thâm tín 

không  nghi.  Điều  này  trong  Phật  pháp  nói,  chúng  ta  chỉ  là  giải  ngộ, 

chúng  ta  chưa  chứng,  chưa  khế  nhập  cảnh  giới  chân  thật.  Phải  chứng 

ngộ mới hữu dụng, giải ngộ không có lợi ích, không giải quyết được vấn 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



16 

đề.  Vì  vậy  sau  khi  giải  ngộ  phải  tu  hành,  phải  đem  những  lý  luận  và 

phương pháp này thực hành trong cuộc sống, dần dần nâng cao cảnh giới 

của  mình,  như  vậy  mới  giải  quyết  được  vấn  đề.  Do  đó  mới  nói  chúng 

sanh trong lục đạo, vọng tưởng phân biệt chấp trước rất nặng nề. 

 “Mệnh do ta tạo nên”,  đời này chúng ta nghèo hay giàu, đây là số 

mệnh, mệnh này có định số, định số từ đâu đến? Chính mình tạo ra. Nhà 

Phật nói nhân quả thông ba đời, con người nhất định có đời quá khứ, có 

đời vị  lai. Đức Phật nói đến chỗ  cứu cánh, ngài nói đến thời gian, nói 

đến sát na, sát na thời gian rất ngắn ngủi. Ngày nay chúng ta dùng đơn vị 

thời  gian  nhỏ  nhất  là  giây,  Phật  giáo  gọi  là  sát  na,  sát  na  tính  như  thế 

nào?  Phật  dùng  khảy  móng  tay,  một  khảy  móng  tay  có  60  sát  na,  một 

khảy móng tay chưa đầy một giây. Nếu chúng ta khảy nhanh, một giây 

tôi có thể khảy bốn lần. Một khảy móng tay là ¼ của một giây, một khảy 

móng tay có 60 sát na, chính là 1/60 của ¼ giây mới gọi là một sát na. 

Trong một sát na có 900 lần sinh diệt, tức là ý niệm, một ý niệm sanh, 

một ý niệm diệt. Trong một sát na có 900 ý niệm sanh diệt, nó vô cùng 

vi tế, người thường chúng ta không cảm nhận được, chúng ta thường gọi 

là sơ ý. 

Ai có thể quan sát được? Nhập định, định chính là tâm thanh tịnh, 

chế phục tất cả vọng tưởng phân biệt chấp trước của chính mình. Trình 

độ thiền định khá thâm sâu có thể thấy được hiện tượng sinh diệt này, đó 

là đại công phu, sợ là thiền sư Vân Cốc vẫn chưa nhìn thấy. 

Trong Phật pháp đại thừa nói, có thể thấy được số sát na sanh diệt, 

là Viên giáo bát địa Bồ Tát của đại thừa. Bát địa là Bất Động Địa, rất 

gần với quả vị của Như Lai. Trên bát địa là cửu địa, thập địa, Đẳng giác, 

đó  là  quả  vị  Phật,  rất  gần.  Cảnh  giới  này  mới  thật  sự  thấu  triệt  chân 

tướng  nhân  sinh  vũ  trụ.  Ngày  nay  chúng  ta  nói  ý  niệm  là  niệm  thô,  ý 

niệm rất thô. Chúng ta khởi một thiện niệm, lợi ích người khác, lợi ích 

xã hội, lợi ích chúng sanh, quả báo là phước. Nếu như khởi một ác niệm, 

ác niệm là  lợi ích  bản thân, gọi là tổn người lợi  mình,  trong Phật pháp 

gọi đây là ác niệm. Quả báo của ác niệm là hung, là tai họa. Lành dữ họa 

phước trong đời của một người, là quả báo từ khởi tâm động niệm, ngôn 

ngữ tạo tác của chúng ta, cũng có thể nói là hiện tượng của ngôn ngữ tạo 

tác, đây chính là nói  “mệnh do ta tạo”.  Người thật sự thấu hiểu, thông 

đạt sẽ khẳng định tư tưởng này, khẳng định sự thật này. Trong đời này, 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



17 

bất luận họ gặp phải hoàn cảnh tàn bạo bất thiện đến đâu, họ tuyệt đối 

không  oán  trời,  tuyệt  đối  không  trách  đất,  họ  không  trách  người  khác, 

trái lại còn tự trách mình. Bản thân ta tạo nghiệp bất thiện, cho nên mới 

chịu  khổ  báo  này.  Khi  đã  hiểu  rõ,  phước  phải  tự  mình  cầu,  cầu  bằng 

cách nào? Sửa sai hướng thiện. 

Trước đây, lúc tôi còn trẻ, ba tôi qua đời rất sớm, ba tôi qua đời khi 

tôi  21  tuổi.  Cuộc sống  chúng  tôi  gặp  đúng  thời  gian  chiến  tranh  Trung 

Nhật, chịu đựng tám năm đau khổ của chiến tranh, học hành không đến 

nơi đến chốn. Thời gian đó, chúng tôi là học sinh lưu vong, hoàn toàn 

thoát ly với gia đình. Quốc gia đối với chúng tôi không tệ, thành lập rất 

nhiều  trường  quốc  học,  thu  nạp  đám  học  sinh  lưu  vong  chúng  tôi. 

Trường học là nhà chúng tôi, thầy giáo là cha mẹ chúng tôi, bạn học là 

anh chị em của chúng tôi. Lúc đó sự thân ái chân thành của chúng tôi đối 

với  trường  lớp,  đối  với  bạn  học,  đối  với  thầy  cô,  người  bây  giờ  không 

thể  tưởng  tượng  được.  Chúng  tôi  là  những  người  bạn  trong  đời  sống 

hoạn nạn, hai bên quan tâm chăm sóc lẫn nhau, cuộc sống khó khăn vô 

cùng. 

Lúc ba tôi mất, trong gia đình không có gì cả. Tôi lưu lạc đến Đài 

Loan, làm việc ở đây được bảy tám năm, thấy bản thân không có tiền đồ. 

Thầy tôi là đại sư Chương Gia, chọn cho tôi con đường tu hành này. Đại 

sư khuyên tôi xuất gia, khuyên tôi hoằng dương Phật pháp. Tôi suy nghĩ 

rất lâu, chỉ thị của đại sư rất chính xác, liền nghe theo lời dạy của thầy, 

chọn đi theo con đường này. Tôi theo đại sư ba năm, đại sư đặt cho tôi 

một nền tảng vững chắc. Về sau tôi từ bỏ công việc, đến Đài Trung học 

giảng  sư  với  cư  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam,  ở  Đài  Trung  suốt  mười  năm.  Về 

phương  diện  Phật  pháp,  tôi  tiếp  thu  giáo  huấn  Phật  pháp  suốt  13  năm 

của  hai  người  thầy,  nhưng  về  trình  độ  học  lực  của  thế  gian,  tôi  chỉ  tốt 

nghiệp cấp hai. Cuộc đời về sau, phước tự mình cầu. Tôi đã hiểu, đã giác 

ngộ, cho nên từ năm 26 tuổi, sau khi đã học Phật, tôi rất cẩn thật, y giáo 

phụng hành. 

Lúc  trẻ  cũng  có  vài  người  xem  tướng  cho  tôi,  đây  là  tập  tục  của 

người Trung quốc. Lúc còn nhỏ, mẹ coi tướng cho tôi. Ở Đài Loan cũng 

gặp  không  ít  cao  nhân  về  nghề  này,  nói  tôi  sống  không  qua  45  tuổi, 

mạng tôi còn khổ hơn Liễu Phàm, thọ mạng còn ngắn hơn. Ông ta sống 

đến 53 tuổi, tôi chỉ được 43 tuổi mà thôi. Lúc đó tôi học Phật, chỉ tính 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



18 

thọ mạng mình đến năm 45 tuổi, sau 45 tuổi là hết. Trong thời gian 45 

tuổi này, bản thân nhất định phải có thành tựu, thành tựu này chắc chắn 

có thể vãng sanh Tịnh độ. Tôi định mục tiêu tại đây, bản thân phải có sự 

tính toán. Đến năm 45 tuổi, quả nhiên tôi bị bệnh nặng, bệnh một tháng. 

Nhưng tôi không đi khám, cũng không uống thuốc, vì tôi biết bác sĩ có 

thể trị bệnh, mà không thể trị mệnh. Mệnh đã đến, tìm bác sĩ có lợi ích 

gì? Tôi đóng cửa niệm Phật, cầu sanh Tịnh độ. Mỗi ngày có vài đệ tử 

làm ít thức ăn đưa đến, ăn cháo với tương rau. Một tháng sau, sức khỏe 

hồi  phục  dần,  ngoài  lần  đó  thì  suốt  đời  tôi  chưa  từng  bị  bệnh.  Sau  khi 

lành bệnh, chúng tôi vẫn tiếp tục làm công việc giảng kinh dạy học như 

thường lệ. Đến những năm về già, ngày càng thuận lợi. 

Tôi  nhớ  có  lần,  ở  Chùa  Thiện  Đạo  tôi  gặp  được  Phật  sống  Cam 

Châu, đó cũng là người bạn cũ của tôi. Ông là học trò của đại sư Chương 

Gia,  lớn  hơn  tôi  khoảng  20  tuổi.  Khi  gặp,  ông  nói  với  tôi,  thầy  Tịnh 

Không,  thầy  lại  đây-  chúng  tôi  cũng  rất  khó  khăn  mới  gặp  nhau  được 

một lần, hoan hỷ vô cùng. Ông nói, vận mệnh của thầy bây giờ đã thay 

đổi hoàn toàn. Tôi hỏi, vậy là sao? Ông nói, trước đây chúng tôi thường 

nói chuyện về thầy, nói gì vậy? Nói thầy là một người thông minh, đáng 

tiếc không có phước báo, lại đoản mệnh. Tôi nói, những điều này có thể 

nói trước mặt tôi, không cần tránh tôi, vì tôi biết rất rõ. Ông nói, nhờ bao 

nhiêu năm nay thầy chuyên hoằng pháp lợi sanh, công đức đó đã thay 

đổi hoàn toàn. Không những thầy có phước báo, mà còn rất trường thọ. 

Tôi rất cảm khái là qua năm thứ hai, Phật sống Cam Châu qua đời, ông 

là một vị cao tăng đức hạnh trong tạng truyền Phật giáo, là một bậc thiện 

tri thức thật sự, một người xuất gia có quy củ. Trong xã hội hiện nay, tìm 

được  một  người  xuất  gia  có  quy  củ  như  thế,  quả  thật  không  nhiều.  Ở 

HongKong tôi gặp được một vị, đó là pháp sư Thánh Nhất, trụ trì chùa 

Bảo  Lâm  trên  núi  Đại  Tự,  tôi  rất  tôn  trọng  và  kính  ngưỡng  ông.  Nghe 

nói  hai  năm  nay  sức  khỏe  của  pháp  sư  cũng  không  được  tốt  lắm,  ông 

cống hiến rất lớn cho Phật giáo nước nhà. 

Mệnh có thể thay đổi, phương pháp thay đổi vận mệnh chính là sau 

khi giác ngộ không còn tạo ác. Khởi tâm động niệm phải nghĩ cho người 

khác,  phải  nghĩ  cho  xã  hội,  phải  nghĩ  cho  chúng  sanh,  đừng  nghĩ  cho 

riêng mình. Lời này nói thì đơn giản, nhưng khi làm không dễ chút nào. 

Liễu  Phàm  tiên  sinh  làm  suốt  mười  mấy  năm,  cảm  ứng  mới  xuất  hiện. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



19 

Bản thân tôi làm khoảng 30 năm, cảm ứng mới rõ ràng, bản thân tôi có 

thể cảm nhận được. Sau khi học học tập thành tựu, đi ra bên ngoài giảng 

kinh  thuyết  pháp, 20  năm  mới  có  một  đạo  tràng  nhỏ, chính  là   thư  viện 

 Hoa Tạng ở Cảnh Mỹ. Tôi hoằng pháp 20 năm, mới có một nơi như vậy. 

Thêm năm năm nữa mới có  Phật Đà Giáo Dục Cơ Kim Hội.  Thêm năm 

năm sau, rất nhiều nơi trên thế giới, chúng tôi đều thành lập  đạo tràng 

 Tịnh  độ.  Những  năm  về  sau,  đích  thực  ứng  nghiệm  với  những  lời  của 

Phật sống Cam Châu, ngày càng thuận lợi, tâm địa ngày càng thanh tịnh, 

ngày càng không nghĩ đến bản thân. Hôm nay tôi sống trên thế gian này 

là sống vì người khác, không vì bản thân, không còn chính mình nữa. Từ 

lâu  đã  buông  bỏ  sự  hưởng  thụ  danh  văn  lợi  dưỡng,  ngũ  dục  lục  trần. 

Những năm lớn tuổi, đại sư Ấn Quang thường nói, tôi không có gì cả, tôi 

cũng không sợ chết, hiện nay tôi hầu như cũng đi vào cảnh giới đó của 

đại sư. Bản thân không có gì cả, quả thật cũng không sợ chết. Đối với tôi 

mà nói, chết là một việc rất hoan hỷ, một việc rất vui, vì tôi biết sau khi 

chết  tôi  sanh  về  đâu.  Từ  đâu  sanh  ra  thì  chết  đi  vào  đó,  rõ  ràng  minh 

bạch. Đây gọi là  “mạng do ta tạo, phước tự mình cầu”. Lời này là thật, 

không phải giả. 

Liễu  Phàm  tiên  sinh  thay  đổi  vận  mệnh  vô  cùng  gian  nan,  về  sau 

đọc đến nó tôi sẽ nhắc nhở với mọi người. Khi tôi thay đổi vận mệnh đời 

mình,  tôi  rất  may  mắn,  tôi  thay  đổi  thuận  lợi  hơn  Liễu  Phàm.  Nguyên 

nhân là vì tôi trước sau không rời xa thầy, thầy luôn ở cạnh tôi đốc thúc, 

chỉ đạo, lợi ích này rất lớn. Tôi học với đại sư Chương Gia ba năm, học 

với  thầy  Lý  Bỉnh  Nam  mười  năm,  thời  gian  13  năm  thầy  luôn  ở  bên 

cạnh tôi, lợi ích này không thể kể xiết, ân cần dạy bảo. Lúc đó cũng còn 

quá  trẻ,  dù  rất  chăm  chỉ,  nhưng  không  đạt  đến  tiêu  chuẩn  mà  cổ  nhân 

nói.  Bản  thân  tôi  rất  tinh  tấn  nổ  lực,  tự  mình  cho  điểm  cùng  lắm  cũng 

không  quá  60  điểm,  mới  đủ  điểm  mà  thôi.  Bây  giờ  có  thể  đạt  được 

khoảng  tám  chín  mươi  điểm,  bởi  vậy  hiệu  nghiệm  ngày  càng  rõ  ràng. 

Điều  này  cổ  đức  thường  nói,  phải   “thực  hành!”.   Tôi  tập  hợp  tâm  đắc 

học Phật 50 năm nay của mình, viết ra 20 chữ. 

Người ta hỏi tôi: thưa thầy, thầy tu như thế nào? Thầy dạy người ra 

sao? Tôi đều ở trong 20 chữ: chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh 

giác, từ bi. Mười chữ này là giữ tâm, bất luận là thuận cảnh hay nghịch 

cảnh,  bất  luận  là  thiện  duyên  hay  nghịch  duyên_nhà  Phật  nói  duyên  là 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



20 

đối với người và việc. Hoàn cảnh nhân sự là dùng duyên để nói, hoàn 

cảnh vật chất là nói về cảnh giới. Thuận cảnh hay nghịch cảnh là nói về 

hoàn cảnh vật chất, thiện duyên hay ác duyên là nói về hoàn cảnh nhân 

sự. Chúng ta cần phải rèn luyện chính mình trong các cảnh duyên này, 

nhất định phải dùng tâm chân thành để xử sự đối nhân tiếp vật. Người 

khác dùng tâm hư vọng đối với ta, không sao, đó là việc của họ, không 

liên quan đến mình. Thậm chí họ hủy báng ta, sỉ nhục ta, hãm hại ta, đều 

không liên can đến mình. Riêng bản thân ta rất mực chân thành đối đãi 

với  người,  như  vậy  là  chuyển  họa  thành  phước,  chuyển  rất  nhanh,  tai 

nạn tiêu trừ thì phước đến. Phải dùng tâm thanh tịnh xử sự đối nhân tiếp 

vật, thanh tịnh nghĩa là không nhiễm dù chỉ là hạt bụi. Thuận cảnh tuyệt 

đối không khởi tâm tham luyến, ác cảnh không khởi tâm sân nhuế, mãi 

mãi giữ tâm mình luôn thanh tịnh bình đẳng, trí tuệ tự nhiên sanh khởi, 

tâm yêu thương tất cả chúng sanh cũng từ đó mà sanh ra, đây gọi là tâm 

từ bi. Tâm từ bi, hai ba năm là có hiệu nghiệm. 

Trước đây tôi đọc truyện ký của đại sư Ấn Quang, gian phòng trước 

đây đại sư ở, trong phòng có muỗi, có dán, có bọ chét, những thứ này 

quấy  nhiễu.  Thị  giả  của  đại  sư,  tức  là  người  chăm  sóc  ngài  muốn  quét 

dọn, đuổi những thứ này đi. Đại sư nói không cần, chúng ở đây chứng tỏ 

ta  tu  hành  chưa  đủ  đức  hạnh,  không  thể  cảm  động  chúng,  đừng  đuổi 

chúng  đi.  Đến  70 tuổi  về  sau,  trong phòng  đại  sư  không  tìm  thấy  một 

con  vật  nào,  quả  nhiên  chúng  tự  động  đi  nơi  khác,  thuật  ngữ  của  Phật 

pháp  gọi  là   “thiên  đơn”,   nghĩa  là  chúng  đã  đi  nơi  khác.  Đại  sư  Ấn 

Quang sau 70 tuổi, bây giờ tôi cũng sau 70 tuổi rồi. Hai năm nay tôi có 

một  hiệu  quả  rất  hoan  hỷ,  những  căn  phòng  tôi  ở  cũng  có  kiến,  gián, 

thường nhìn thấy chúng, hai năm lại đây ít dần đi. 

Ở Đồ Văn Ba tôi mua một mảnh đất nhỏ, cũng được một năm tám 

tháng. Lúc vừa mới mua, kiến gián và các thứ côn trùng nhỏ rất nhiều. 

Trên núi có hai vị đồng tu, tôi nói với họ nhất định không được sát sanh, 

phải  dùng  tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình  đẳng  đối  với  chúng.  Không  những 

không  được  tổn  thương  chúng,  đến  ý  niệm  hại  chúng  cũng  phải  đoạn 

tuyệt. Nhìn thấy chúng, chúng ta chắp tay nói:  Bồ Tát kiến, Bồ Tát gián- 

phải  dùng  tâm  này  đối  đãi  chúng-  nói  với  chúng,  môi  trường  sống  của 

chúng ta không giống nhau, trong phòng là môi trường sống của tôi, bên 

ngoài là môi trường sống của quý vị, hy vọng chúng ta sống hòa thuận, 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



21 

không quấy nhiễu nhau, hợp tác lẫn nhau. Thường dùng tâm này đối đãi 

chúng, khuyên khích chúng. Một năm rưỡi lại đây, tôi thấy lượng kiến ít 

đi 90%. Bây giờ vẫn còn, nhưng rất ít, không như trước đây kết thành 

đoàn. Tôi nói với đại chúng, chúng ta tiếp tục nổ lực thêm hai năm nữa, 

chắc  hoàn  toàn  không  còn.  Dùng  tâm  thương  yêu  chân  thành  đối  đãi 

chúng,  không  chỉ  đối  với  loài  động  vật  nhỏ,  mà  đối  với  thực  vật  cũng 

không ngoại lệ. Trong vườn chúng tôi trồng rất nhiều loại hoa, rất nhiều 

cây  cối,  còn  có  rau  xanh.  Ở  trên  núi  chúng  tôi  tự  trồng  rau,  chúng  tôi 

cũng dùng tâm yêu thương đối đãi chúng, chăm sóc yêu thương chúng. 

Hoa  nở  rất  đẹp,  rất  thơm,  những  cây  cối,  rau  xanh  vô  cùng  tươi  tốt. 

Chúng tôi không cần dùng phân bón, không dùng thuốc sâu, hoàn toàn 

không có, chỉ dùng lòng yêu thương chăm sóc chúng. Có cảm ứng, đến 

cây cỏ hoa lá đều có cảm ứng. Điều này khiến chúng ta nghĩ đến truyền 

thuyết  ngày  xưa:   “Cao  Tăng  Trúc  Đạo  Sanh  thuyết  pháp,  sỏi  đá  cũng 

 gật đầu” . Đến sỏi đá cũng còn cảm ứng, hiện nay tôi chưa đạt được hiệu 

quả  này.  Bây  giờ  tôi  chỉ  mới  giao  tiếp  với  thực  vật,  thực  vật  và  tôi  có 

cảm ứng, sỏi đá thì chưa. Công phu của Trúc Đạo Sanh cao hơn tôi một 

bậc, tôi chưa đạt đến công phu như ngài. 

Đây đều là nói rõ với chư vị:  “mệnh do ta tạo, phước tự mình cầu”.  

Trong đời này của tôi, 50 năm học Phật thể nghiệm được, hoàn toàn thay 

đổi được vận mệnh. Tuy không dám nói được đại tự tại, đại viên mãn, 

nhưng rất gần với tự tại viên mãn, tin rằng có thể đạt được. 

Đoạn  văn  bên  dưới  nói:   “thi  thư  sở  xưng,  đích  vi  minh  huấn”. 

Trong trước tác của các bậc thánh hiền nói, là giáo huấn rõ ràng và đích 

thực, chúng ta cần phải tin tưởng . “Ngã giáo điển trung thuyết”, “ngã”  

là thiền sư Vân Cốc, ngài là người xuất gia.  “Ngã giáo”  tức là Phật giáo 

nói, cầu giàu có được giàu có, cầu nam nữ được năm  nữ, cầu sống lâu 

được sống lâu. Phàm phu chúng ta không thể vô cầu. Trước đây tôi học 

Phật, trong tâm cũng có mong cầu. Đại sư Chương Gia nhận ra điều này, 

nói với tôi:  “đệ tử nhà Phật, có cầu tất ứng”, đây là phương pháp ngài 

dạy tôi cầu. Viên Liễu Phàm là thiền sư Vân Cốc truyền cho ông phương 

pháp cầu, còn phương pháp của tôi do đại sư Chương Gia dạy, ngôn ngữ 

đơn giản hơn Vân Cốc, nhưng rất có hiệu quả. Đại sư nói, khi dùng chân 

tâm  cầu  nguyện,  không  có  cảm  ứng,  khi  cầu  không  có  cảm  ứng,  do 

nguyên nhân gì? Là do ta có nghiệp chướng. Chướng ngại không phải về 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



22 

phương  diện  Phật  Pháp,  không  ở  bên  ngoài,  chướng  ngại  ở  bản  thân 

mình, bản thân có nghiệp chướng. Chỉ cần đoạn trừ nghiệp chướng, cảm 

ứng liền hiện tiền, có cầu tất ứng. Tôi hỏi thầy, thỉnh giáo thầy, tôi nói 

làm  sao  đoạn  trừ  nghiệp  chướng?  Thầy  nói  với  tôi,  cần  phải  sám  hối. 

 “Sám  trừ  nghiệp  chướng”,   trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  Bồ  Tát  Phổ  Hiền 

nói như vậy. Sau đó dạy tôi sám hối như thế nào? Tuyệt đối không phải 

lạy  Lương  Hoàng  Sám,  lạy  Thủy  Sám,  không  phải  như  vậy.  Tôi  gặp 

được vị thầy này quả đúng là một vị thầy tốt, thầy nói Phật pháp không 

phải ở hình thức, mà ở nơi thực chất. Thực chất là gì? Về sau không tái 

phạm. Ví dụ chúng ta khởi ý niệm xấu, nói lời khó nghe, làm điều không 

hay, bây giờ biết đây là tội lỗi, như vậy là sai, từ đây về sau không tái 

phạm  nữa.  Đây  gọi  là  thành  tâm  sám  hối,  như  vậy  mới  tiêu  trừ  nghiệp 

chướng. Giả  dụ  chúng ta  ở  trước Phật Bồ  Tát đọc kinh, trì chú, tưởng 

rằng  đã  sám  hối.  Sau  khi  niệm  xong  lại  tạo,  tạo  rồi  lại  niệm,  như  vậy 

cũng vô ích, hoàn toàn sai lầm. 

Thầy tôi nói thật với tôi, Phật pháp trọng thực chất không trọng hình 

thức.  Ví  dụ  nói  đến  giới  luật,  thầy  rất  chú  trọng  giới  luật,  tôi  học  với 

thầy ba năm, thầy nói đến sự quan trọng của giới luật, không biết nhắc 

đến bao nhiêu lần, khiến tôi rất có ấn tượng. Trì giới như thế nào? Thầy 

nói  với  tôi,  không  cần  đi  đâu  xa  để  cầu  pháp  sư  thọ  giới,  đại  sư  nói 

không  cần  thiết,  làm  vậy  cũng  vô  ích.  Tôi  hỏi  vậy  phải  làm  sao?  Học 

điều nào thực hành được điều đó, ta hành trì được điều luật này. Ví dụ 

không  sát  sanh,  nếu  thật  sự  làm  được,  đối  với  tất  cả  sinh  vật  tuyệt  đối 

không  có  ý  niệm  sát  hại,  điều  luật  này  coi  như  viên  mãn,  không  nhất 

định phải thọ giới. Đến giới đàn thọ giới, giới đã thọ nhưng không thực 

hành  được,  như  vậy  là  phá  giới,  phạm  giới,  không  phải  tội  càng  thêm 

nặng  sao?  Thầy  dạy  cho  tôi  phương  pháp  này,  học  điều  nào  thực  hành 

điều đó, làm được đó là chơn chánh thọ trì. Tôi học Phật, luôn làm theo 

những lời dạy của các bậc thiện tri thức. 

Năm  trước  tôi  gặp  tổng  thống  Nạp  Đan  của  Singapore,  chúng  tôi 

cùng nhau ăn cơm. Tổng thống Nạp Đan nói với tôi, ông là tín đồ của 

Ấn độ giáo, ông nói ông khâm phục Phật giáo nhất, Phật giáo trọng thực 

chất  không  trọng  hình  thức.  Tôi  nghe  xong  rất  kinh  ngạc,  câu  nói  này 

mấy  mươi  năm  trước  đại  sư  Chương  Gia  nói  với  tôi.  Trong  mấy  mươi 

năm nay, tôi chưa nghe ai nói lại lời này, bây giờ nghe tổng thống Nạp 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



23 

Đan nói. Đây là người trong nghề, quả thật không đơn giản, cho nên tôi 

cũng rất tôn trọng ông ta. 

Chúng ta cần phải hiểu, rốt cuộc nên cầu pháp như thế nào. Thật sự 

tiêu trừ nghiệp chướng, có cầu tất ứng, dù tập khí nghiệp chướng nặng 

cũng không sợ. Chúng ta cần nhẫn nại, cần thời gian để  tiêu trừ. Liễu 

Phàm tiên sinh dùng thời gian  mấy  mươi năm, tôi cũng dùng thời gian 

hai  đến  ba  mươi  năm,  không  có  thời  gian  dài  như  vậy  không  được. 

Không phải nói đoạn là đoạn, đâu có đơn giản vậy! Nhất định phải khắc 

phục  tập  khí khuyết  điểm  của  mình,  thường  nhắc  nhở  bản  thân.  Vì  thế 

người xưa coi trọng đọc tụng, rất có đạo lý. Đời này tôi có thể thành tựu, 

tôi biết là nhờ tôi luôn giảng kinh thuyết pháp. Hơn 40 năm tôi chưa rời 

khỏi  bục  giảng,  giảng  kinh  mỗi  ngày,  ngày  ngày  khuyên  người,  ngày 

ngày  khuyên  bản  thân.  Người  khác  có  đạt  được  lợi  ích  hay  không  tôi 

không  biết,  bản  thân  tôi  thật  sự  được  lợi  ích.  Đây  chính  là  Phật  pháp 

thường  nói:   “nhất  môn  thâm  nhập,  trường  thời  huân  tu” .  Nếu  không 

huân  tu  thời  gian  dài,  sao  có  thể  thành  tựu.  Tập  khí  khuyết  điểm  của 

chúng ta là huân tập từ vô lượng kiếp  mà thành, đều là huân tập từ rất 

lâu. Bây giờ chúng ta phải đoạn trừ tập khí ác, tập khí xấu. Muốn học cổ 

thánh tiên hiền, muốn học Chư Phật Bồ Tát, cũng cần có thời gian. Cho 

nên nếu không có thời gian dài, cần phải có quyết tâm, có nghị lực đoạn 

trừ tập khí của mình, như vậy mới có thể thành tựu viên mãn. 



Hết tập 2 



Liễu Phàm Tứ Huấn 

Tập 3 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:16.04.2001 

Địa điểm: Đài Truyền Hình Phụng Hoàng 

Thâm Quyến_Trung Quốc 

 

Chư vị đồng học, xin chào mọi người! 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



24 

Ở  trước  nói  đến  có  cầu  tất  ứng,  thiền  sư  Vân  Cốc  đặc  biệt  nhấn 

mạnh, nói vọng ngữ là đại giới của nhà Phật, chư Phật Bồ Tát sao có thể 

gạt người? Những lời này đều giúp Liễu Phàm tăng trưởng tín tâm. 

Sau  khi  Liễu  Phàm  tiên  sinh  nghe  xong,  “dư  tấn  viết:  Mạnh  tử 

 ngôn, cầu tắc đắc chi, thị cầu tại ngã giả dã. Đạo đức nhân nghĩa, khả 

 dĩ lực cầu, công danh phú quý, như hà cầu đắc”.  Tiến thêm một bước, 

Liễu Phàm thỉnh giáo thiền sư Vân Cốc, Mạnh tử thường nói rằng:  Cầu 

 sẽ được, cầu là do ta mà thôi,  đạo đức nhân nghĩa, cho rằng đây là ta, ta 

có  thể  cầu  được.  Công  danh  phú  quý  là  vật  ngoài  thân,  làm  sao  có  thể 

cầu được? 

 “Vân  Cốc  viết:  Mạnh  tử  chi  ngôn  bất  thác,  nhữ  tự  thác  giải  liễu. 

 Nhữ bất kiến Lục tổ thuyết: Nhất thiết phước điền, bất ly phương thốn, 

 tùng tâm nhi mịch, cảm vô bất thông. Cầu tại ngã, bất độc đắc đạo đức 

 nhân  nghĩa,  diệc  đắc  công  danh  phú  quý,  nội  ngoại  song  đắc,  thị  cầu 

 hữu  ích  ư  đắc  dã”.   Đoạn  này  rất  quan  trọng,  thiền  sư  Vân  Cốc  là  một 

người tu hành lâu năm, Liễu Phàm gặp ngài, Liễu Phàm 35 tuổi, lúc này 

thiền sư Vân Cốc 69 tuổi, mà còn là một người tu hành đắc đạo. Tục ngữ 

gọi  đắc  đạo,  là  người  thật  sự  khai  ngộ,  thật  sự  khế  nhập  vào  cảnh  giới 

của chư Phật Bồ Tát. 

Lời Mạnh tử nói không sai, là ông hiểu sai. Lời Mạnh tử không sai 

chỗ nào, ông hiểu sai chổ nào? Ở đây không nói nhiều. Bài học trước tôi 

có nói, nếu quý vị  lãnh hội tường tận, tự nhiên hiểu rõ hai câu nói của 

thiền sư Vân Cốc. 

Bên dưới ngài đưa ra câu nói của Lục tổ Thiền tông, câu này trong 

Lục  Tổ  Đàn  Kinh.  “Tất  cả  phước  điền,  không  rời  phương  thốn”. 

 “Phương thốn”  là chỉ tâm địa của chúng ta, lành dữ họa phước đều do ý 

niệm  biến  hiện  ra,  không  rời  tâm.  “Tùng  tâm  nhi  mịch,  cảm  vô  bất 

 thông”. C húng ta cầu cảm ứng, cầu từ đâu? Cầu từ trong chân tâm. Cho 

nên cầu giàu sang được giàu sang, cầu nam nữ được nam nữ, cầu sống 

lâu được sống lâu. Phải hiểu được đạo lý cầu, như lý như pháp đâu có 

chuyện không cầu được? Thế xuất thế gian khó nhất là thành Phật, thành 

Phật còn có thể cầu được, huống gì công danh phú quý của thế gian? Đó 

chỉ  là  chuyện  nhỏ  nhặt,  chẳng  đáng  là  gì,  làm  gì  có  chuyện  không  cầu 

được! Ngày nay chúng ta cầu, quan trọng nhất là thông. Thế nào gọi là 

thông?  Thông  nghĩa  là  quán  thông  tầng  không  gian,  tôi  nói  như  thế 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



25 

người  thời  nay  dễ  lý  giải  hơn.  Dùng  phương  pháp  gì  để  quán  thông? 

Dùng tâm chân thành. Thành là gì? Chân là gì? Chân nghĩa là không có 

vọng,  không  phải  hư  vọng,  không  có  chút  hư  vọng  nào.  Thành  là  gì? 

Cuối thời nhà Thanh, ông Tăng Quốc Phiên nói rất hay, trong Độc Thư 

Bút  Ký  của  ông  có  định  nghĩa  về  chữ   “thành”   này:   “một  niệm  không 

 sanh gọi là thành”, định nghĩa này vô cùng chính xác. Trong Phật pháp 

nói,  không  có  vọng  niệm  nào,  đây  gọi  là  chân  thành.  Tâm  chân  thành 

chính là bản tánh của mình, là chân tâm của mình. Tất cả pháp của thế 

xuất thế gian, đều từ trong chân tâm bản tánh biến hiện ra. Ta tìm được 

chân tâm bản tánh, đâu có đạo lý không cầu được? Những lý và sự này, 

trong kinh điển đại thừa Đức Phật nói rất nhiều. Tìm hiểu sơ sơ về đại 

thừa, đều biết những giáo huấn này của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, ai 

được  lợi  ích?  Người  y  giáo  phụng  hành  được  lợi  ích,  được  thọ  dụng. 

Nếu quý vị đọc kinh mà chỉ biết đọc, không hiểu được đạo lý trong kinh, 

không  hiểu  được  ý  của  kinh  điển,  không  thể  thực  hành  những  phương 

pháp  đạo  lý  này  vào  trong  hành  vi  cuộc  sống  của  mình,  như  vậy  là 

không được lợi ích, vẫn là không thông. Không thông, tuy có cầu nhưng 

không có cảm ứng. 

Trước đây, tôi đưa ra vấn đề này, khoảng 30 năm trước. Tôi giảng 

Kinh Địa Tạng ở Chùa Pháp Hoa Tây Môn Đỉnh Đài Bắc. Tôi nhớ lúc 

đó tôi giảng kinh, pháp sư Quảng Khâm đến nghe một lần, ông ngồi trên 

bồ đoàn ở dưới. Một hôm tôi vừa giảng kinh xong, có một vị pháp sư ở 

Cơ Long, nghe tôi nói về vấn đề cảm ứng, sư hỏi tôi: Thưa thầy, thầy nói 

về cảm ứng này không đáng tin. Tôi hỏi vì sao không đáng tin? Sư nói: 

tôi ngày nào cũng cầu xin Phật Bồ Tát một cái tủ lạnh, cầu suốt ba năm 

mà không có. Tôi nghe xong liền mỉm cười hỏi: Đạo tràng của thầy có 

bao nhiêu người ở? Chỉ mình tôi ở. Tôi nói chỉ mình thầy ở, không cần 

thiết có tủ lạnh, cho nên cầu không được. Tôi nói trong những năm này 

tôi có cầu tất ứng. Sư hỏi tôi cầu gì? Tôi nói tôi giảng kinh, cần tài liệu 

tham khảo, lúc đó ở Đài Loan, tìm những kinh sách điển tịch này rất khó 

khăn.  Thật  may  mắn  có  người  giới  thiệu  cho  tôi  pháp  sư  Trí  Khai  ở 

HongKong. Tôi chưa từng gặp pháp sư Trí Khai, tưởng rằng đây là một 

pháp sư lớn tuổi, mỗi lần viết thư đều cung kính xưng  “lão pháp sư”,  về 

sau gặp mặt, mới biết hai chúng tôi cùng tuổi. Pháp sư Trí Khai giúp đỡ 

tôi rất nhiều, tất cả những sách tịch mà tôi cần, pháp sư đều ra sức sưu 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



26 

tập, rồi gởi đến Đài Loan giúp tôi. Khi nào tôi có tiền mới trả cho pháp 

sư, chưa có tiền thì nợ đó, điều này giúp ích cho tôi rất nhiều. Hầu như 

sách nào tôi cần đến, những thứ tôi cần đều là sách cổ, pháp sư đều tìm 

giúp tôi. Trong đó chỉ có một bộ, thời gian dài nhất là nửa năm, đó là 

Trung Quán Luận Sớ. Bộ sách này, sáu tháng sau pháp sư mới gởi đến 

cho tôi, không dễ tìm. Tôi nói với vị pháp sư ở Cơ Long, tôi có cầu tất 

ứng. Những gì tôi cần là cầu đạo, sư cầu cái tủ lạnh, điều này không cần 

thiết. Người xuất gia về phương diện vật chất, thanh bần một chút không 

sao, không nên xa hoa. Sư cầu không như pháp, tôi cầu như pháp, như 

pháp như lý quả thật là có cầu tất ứng. Tôi đối với giáo huấn của thầy và 

những gì kinh điển dạy, thâm tín không nghi.  “Tùng tâm nhi mịch, cảm 

 vô bất thông”,  tám chữ này chính là lý luận và phương pháp có cầu tất 

ứng. Cầu  ở  ta, không chỉ  có thể  đạt được đạo đức nhân nghĩa,  mà vật 

ngoài thân như công danh phú quý cũng có thể đạt được.  Nội ngoại đều 

 được,   tức  là  cầu  được  lợi  ích.  Chúng  ta  cần  phát  tâm  cầu  điều  thiện, 

không cầu điều ác, như vậy mới tốt. 

Đoạn  văn  tiếp  theo  nói :  “Nhược  bất  phản  cung  nội  tỉnh,  nhi  đồ 

 hướng ngoại trì cầu, tắc cầu chi hữu đạo, nhi đắc chi hữu mệnh hỷ, nội 

 ngoại song thất, cố vô ích” . Lời khai thị này của thiền sư, mỗi câu đều 

rất quan trọng. Chúng ta muốn cầu, bất luận là cầu đức hạnh bên trong, 

hay là cầu vật chất bên ngoài, tức là những nhu cầu về cuộc sống. Nếu ta 

không  phản  cung  nội  tỉnh,  cầu  này  là  phản  cung,  quay  đầu.  Nhà  Phật 

thường nói  “quay đầu là bờ”,  ta phải hướng vào nội tâm để phản tỉnh. 

Hướng vào bên trong để cầu, mới có thể cầu được. Nếu như không thể 

phản tỉnh, đức hạnh không đầy đủ, chỉ phan duyên bên ngoài. Quý vị là 

 “cầu chi hữu đạo, đắc chi hữu mệnh”, “đạo”  tức là phương pháp và lý 

luận mà quý vị cầu. 

Ví dụ như hiện nay, chúng ta thấy rất nhiều tin tức, thấy trong tiệm 

sách, thế gian có một vài thương nghiệp sắt, họ thành công, viết về kinh 

nghiệm giáo huấn nỗ lực phấn đấu thành công của mình, cung câp cho 

chúng  ta  làm  tham  khảo.  Quý  vị  dùng  phương  pháp  lý  luận  của  họ  để 

cầu, nếu như cầu được, đạt được đó là số mạng ta có. Còn như số mạng 

không  có  vẫn  là  không  đạt  được.  Vì  sao  vậy?  Vì  ta  không  hướng  vào 

chân  tâm  để  cầu,  ta  không  phải  hướng  vào  tâm  tánh  để  cầu.  Phương 

pháp  cầu  này  tất  nhiên  là   “trong  ngoài  đều  mất,  cho  nên  không  có  lợi 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



27 

 ích” .  Chúng  ta  thấy  xã  hội  ngày  nay,  hạng  người  như  vậy  rất  nhiều. 

Đoạn này là đại sư nhắc nhở chúng ta. 

Đoạn tiếp theo là thảo luận về phương pháp thay đổi vận mệnh. Văn 

cũng có mấy đoạn nhỏ, đoạn đầu tiên là nói, quý vị nhất định phải biết 

sai  lầm  của  mình,  phải  phản  tỉnh,  để  tìm  ra  căn  nguyên  này.  Ví  dụ,  số 

ông ta không có con trai, không có con trai là do nguyên nhân gì. Thọ 

mạng ngắn, thọ mạng ngắn là nguyên nhân gì. 

 “Nhân vấn: Khổng công toán nhữ, chung thân nhược hà”.  Thiền sư 

Vân Cốc hỏi Liễu Phàm, Khổng tiên sinh xem mệnh cho ông, cuộc đời 

sau này của ông như thế nào?  “Dư dĩ thật cáo”,  Liễu Phàm nói thật với 

thiền  sư  Vân  Cốc.  “Vân  Cốc  viết:  Nhữ  tự  chùy,  ưng  đắc  khoa  đệ  phủ, 

 ưng sanh tử phủ”.  Ông tự nghĩ lại xem, mình có nên thi đậu chăng? Đây 

là  nói  về  công  danh.  Mình  có  nên  có  con  trai  chăng?  Nhất  định  phải 

hướng nội phản tỉnh. 

 “Dư truy tỉnh lương cửu”,  ông nghe thiền sư Vân Cốc nói xong, suy 

nghĩ  rất  lâu.  “Viết:  bất  ưng  dã”,   không  nên.  Liễu  Phàm  là  người  đọc 

sách,  là  người  thông  minh,  ông  suy  nghĩ  và  nghĩ  ra  không  ít  lý  do. 

 “Khoa  đệ  trung  nhân,  loại  hữu  phước  tướng,  dư  phước  bạc,  hữu  bất 

 năng, tích công lũy hành, dĩ cơ hậu phước. Kiêm bất nại phiền kịch, bất 

 năng  dung  nhân,  thời  hoặc.  Dĩ  tài  trí  cái  nhân,  trực  tâm  trực  hạnh, 

 khinh ngôn vọng đàm. Phàm thử, giai bạc phước chi tướng dã, khởi nghi 

 khoa đệ tai”.  Liễu Phàm vừa quay đầu, vừa phản tỉnh, liền tìm ra được 

khuyết điểm của mình, điều này rất khó được. Bình thường thiền sư Vân 

Cốc rất ít nói, ngài không thường nói chuyện với người khác, có khi suốt 

ngày  không  nói  câu  nào.  Vậy  mà  ngài  có  thể  nói  với  Liễu  Phàm  rất 

nhiều điều, không đơn giản. Đây đúng như cổ nhân nói, thật sự gặp được 

tri kỷ, mới nói nhiều như thế. 

Liễu Phàm nghĩ, tôi không nên, vì sao vậy?  “Khoa đệ trung nhân”,  

chính là nhân vật trong quan trường, đều có phước tướng. Ông nói bản 

thân  mình  phước  bạc,  không  có  phước,  làm  sao  có  thể  thi  đậu  công 

danh? Thêm vào đó ông có rất nhiều khuyết điểm, ông không thể  “tích 

 công  lũy  hạnh,  dĩ  cơ  hậu  phước”.  “Cơ”   là  cơ  sở,  từ  trên  cơ  sở  bồi 

dưỡng  phước  đức  của  mình,  ông  không  làm  được,  vì  sao  không  làm 

được? Bên dưới nói, ông  “bất nại phán kịch”,  nghĩa là ông không muốn 

làm những việc quá phiền phức. Lại  “bất năng dung nhân”,  tâm nhỏ bé, 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



28 

không dung nạp được người khác.  “Thời hoặc dĩ tài trí cái nhân”, “cái”  

nghĩa  là  che  lấp  người  khác,  đè  ép  người  khác.  Người  bây  giờ  gọi  là 

thích  nổi  trội  hơn  người,  thích  chèn  ép  người  khác.  “Trực  tâm  trực 

 hạnh”,   trực  tâm  trực  hành  ở  đây  nghĩa  là  trong  lòng  nghĩ  sao  nói  vậy, 

chứ không phải trực tâm trực hành mà cổ thánh tiên hiền nói trong kinh 

điển. Trong Kinh Duy Ma nói:  “Trực tâm là đạo tràng”,  trực tâm trực 

hành  này  là  không  có  vọng  tâm,  không  có  phân  biệt,  không  có  chấp 

trước. Còn đây là vọng tưởng phân biệt chấp trước, đây là khuyết điểm 

tập khí.  “Khinh ngôn vọng đàm”,  nói không biết suy nghĩ, nói một cách 

tùy tiện, đây đều là   “tướng bạc phước”.  Bản thân ông cũng hiểu  mình 

có  quá  nhiều  khuyết  điểm,  ngày  ngày  đang  tạo  nghiệp,  đương  nhiên 

không thể thi đậu công danh. 

Ngày xưa, khoa đệ là nói tham gia thi cử của quốc gia, đạt được học 

vị, bây giờ chúng ta gọi là học vị. Ngày xưa cũng có ba học vị, là tú tài, 

cử nhân và tiến sĩ, tương đương với trường học hiện nay chúng ta gọi là 

đại  học,  thạc  sĩ,  tiến  sĩ,  ba  học  vị.  Điều  này  nói  rõ  nguyên  nhân  ông 

không nên thi đậu công danh, vì ông không có phước. Sau đó nói tiếp, 

ông cũng không nên có con trai. 

 “Địa  chi  uế  giả  đa  sanh  vật,  thủy  chi  thanh  giả  thường  vô  ngư”,  

trước tiên là nói hai câu thành ngữ. Đất, chúng ta thấy đất dơ bẩn, dơ bẩn 

nó  sinh  ra  rất  nhiều  thứ,  đất  đai  màu  mỡ.  Nước  trong  thì  không  có  cá. 

 “Dư háo khiết”,  ông có tính thích sạch sẽ.  “Nghi vô tử giả nhất”,  thích 

sạch sẽ quá trở thành quá đáng, như vậy làm sao có con? Đây là nguyên 

nhân thứ nhất không nên sinh con. 

 “Hòa khí năng dục vạn vật, dư thiện nộ, nghi vô tử giả nhị”.  Hòa 

khí  rất  quan  trọng,  ngạn  ngữ  thường  nói:   “gia  hòa  vạn  sự  hưng”.   Một 

đất nước, trên dưới đều chung sống hòa thuận, đất nước này sao không 

cường thịnh được? Nếu không hòa, đó chính là xuất hiện dự báo suy bại, 

cho nên hòa quan trọng hơn tất cả. Ông không có hòa khí, thường thích 

nổi  giận.  Hay  nói  cách  khác,  đây  chính  là  chúng  ta  nói  cống  cao  ngã 

mạn, cuồng vọng tự đại, không coi người khác ra gì. Liễu Phàm là một 

người như vậy, cho nên nghĩ lại cảm thấy không nên có con. 

 “Ái  vi  sanh  sanh  chi  bổn,  nhẫn  vi  bất  dục  chi  căn,  dư  quan  tích 

 danh tiết, thường bất năng xả kỷ cứu nhân, nghi vô tử giả tam”. Đây là 

điều  thứ  ba  không  nên  có  con.  “Ái”,   từ  ái  là  gốc  của  muôn  đời,  ông 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



29 

không có tâm thương yêu, tâm địa rất tàn nhẫn.  “Nhẫn”  là tàn nhẫn, tàn 

nhẫn là gốc không sanh dục. Ông nói tôi rất chú trọng danh tiết của bản 

thân, vì coi trọng danh tiết của mình nên không thể quên mình vì người. 

Đây là nguyên nhân thứ ba không nên sinh con. 

Ông nói tiếp:  “đa ngôn hào khí, nghi vô tử giả tứ”.  Ông thích nói 

chuyện, thích bực tức, thích châm chích người khác, bây giờ gọi là thích 

moi  móc người khác. Thường làm  người khác  mất thể  diện trước đám 

đông,  cũng  chính  là  thích  trêu  đùa  người  khác.  Đây  là  nhân  tố  thứ  tư 

không nên có con. 

 “Hỷ ẩm thước tinh, nghi vô tử giả ngũ”,  hỷ ẩm nghĩa là thích uống 

rượu, thường uống say, tổn thương tinh thần thể lực của mình. Đây cũng 

là nguyên nhân không nên sinh con. 

 “Háo triệt dạ trường tọa, nhi bất tri bảo nguyên dục thần, nghi vô 

 tử  giả  lục”.   Thích  ngồi  thâu  đêm,  buổi  tối  không  ngủ,  không  biết  bảo 

dưỡng nguyên thần, những nguyên nhân này đều không nên có con. Cho 

dù sanh con, đứa con đó cũng chết yểu. 

 “Kỳ dư quá ác thượng đa, bất năng tất số”,  phản tỉnh khuyết điểm 

của mình, quả thật quá nhiều. 

Nói đến   “ngồi thâu đêm”,   nhà Phật có   “bất đảo đơn”,   dùng cách 

ngồi thiền thay ngủ nghỉ. Tôi nói như vậy là có khuyết điểm, quý vị phải 

hiểu  điều  này.  Ngồi  thiền  ở  trong  định  là  rất  tỉnh  táo,  không  phải  ngủ, 

nếu dùng ngồi thiền thay ngủ, chi bằng nằm xuống ngủ thoải  mái hơn, 

ngồi ngủ khó chịu biết bao. Nhất định phải hiểu đạo lý này. Khi tôi mới 

học  Phật  rất  ngưỡng  mộ,  người  học  được  bất  đảo  đơn  tốt  biết  mấy, 

không  cần  đến  giường  nệm,  cuộc  sống  càng  đơn  giản  càng  tự  tại.  Tôi 

từng nói với thầy Lý, tôi hỏi thầy tôi có thể học phương pháp này chăng? 

Vì tôi ở Đài Trung học cách ngày ăn một bữa, tôi có thời gian năm năm, 

mỗi ngày ăn một bữa, sáng và tối đều không ăn, tinh thần và thể lực đều 

rất tốt. Thầy cũng rất hoan hỷ, rất tán thán, vì chính thầy cũng ngày ăn 

một  bữa,  thầy  ăn  như  vậy  đã bốn  năm  mươi  năm  rồi.  Tôi  ở  Đài  Trung 

học theo thầy ăn ngày một bữa, và tiến thêm bước nữa muốn học bất đảo 

đơn,  học  ngồi  thiền.  Thầy  mỉm  cười  nói: nằm  ngủ  thoải  mái  hơn  ngồi 

ngủ. Sau đó đành thôi, tôi không học nữa. Vì sao vậy? Thầy rất hiểu tôi, 

tôi không thể nào nhập định, chẳng qua là ngồi đó ngủ mà thôi. Nếu ngồi 

đó ngủ, như vậy là sai, chi bằng nằm ngủ hay hơn. Chúng tôi đích thực 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



30 

cũng nhìn thấy, có một số người bất đảo đơn, tôi quan sát tường tận, họ 

ngồi  ở  đó  ngủ,  ngồi  ở  đó  ngáy,  ngủ  say.  Họ  không  phải  nhập  định, 

không phải như hòa thượng Hư Vân, hòa thượng Hư  Vân thật sự nhập 

định, không phải ngủ. Người tu hành thật sự, đã đoạn tận ý niệm tự tư tự 

lợi, đối với ngũ dục lục trần của thế gian quả thật không khởi tâm. Lúc 

này tâm cảnh của họ trống rỗng sáng suốt, họ không có âm khí, cho nên 

thường ở trong định. Trí tuệ quang minh, niệm niệm đang tăng trưởng. 

Họ đoạn tận hiện tượng ngủ nghỉ, ngủ nghỉ có thể đoạn. Nhưng cần có 

công phu, tâm địa phải thanh tịnh, thanh tịnh đến trình độ nhất định có 

thể không cần ngủ nghỉ. Vì tài sắc danh thực thùy, đây gọi là ngũ dục. 

Dục giới có, sắc giới và vô sắc giới đều không có. Từ đó cho thấy, có thể 

đoạn  những  thứ  này.  Tập  khí  phiền  não  của  ta  chưa  đoạn,  nếu  miễn 

cưỡng  ngồi  đó  ngủ,  nhất  định  có  hại  cho  thân  thể  quý  vị,  đây  là  cuộc 

sống không lành mạnh, chúng ta cần phải biết điều này. Cho nên trong 

trường hợp tu hành, tuyệt đối đừng vì sĩ  diện, hiếu cường, hiếu thắng. 

Bản  thân  không  làm  được  mà  cứ  miễn  cưỡng  làm,  sau  cùng  hủy  hoại 

thân thể chính mình, đây là điều ngu si. 

Sau khi Liễu Phàm tiên sinh phản tỉnh như thế,  “Vân Cốc viết, khởi 

 duy khoa đệ  tai. Thế  gian, hưởng thiên kim  chi sản giả, định thị  thiên 

 kim nhân vật. Hưởng bách kim chi sản giả, định thị bách kim nhân vật. 

 Ưng  ngạ  tử  giả,  định  thị  ngạ  tử  nhân  vật.  Thiên  bất  quá  nhân  tài  nhi 

 đốc, kỷ tằng gia tiêm hào ý tư”.  Đoạn này là danh ngôn chí lý, chúng ta 

phải suy nghĩ tường tận. Thiền sư Vân Cốc dạy Liễu Phàm. Ngài nói, há 

chỉ có thi công danh thôi ư! Người giàu có trong thế gian, người trong 

gia đình có ngàn vạn của cải, định sẵn là nhân vật có ngàn vàng. Hay nói 

cách khác, họ phải có phước phần này mới được. Trong đời quá khứ ông 

không có tu phước, làm sao ông có thể được phước báo? Trong đời quá 

khứ  tích  lũy  nhiều  phước  báo,  đời  này  được  phước  báo  lớn.  Đời  trước 

tích lũy mỏng manh, đời này họ được ít phước báo. Đoạn này nghĩa là 

như thế. Không có tu phước, nhất định đói mà chết, cũng là tội nghiệp 

trong đời quá khứ sâu nặng. Báo ứng này là chính mình tự làm tự chịu, 

không hề liên quan đến trời, quỷ thần hay Phật Bồ Tát. 

Cho nên sau cùng ngài nói:  “Thiên bất quá nhân tài nhi đốc, kỷ tằng 

 gia tiêm hào ý tư?”  Nói cách khác, ông trời đối với tất cả chúng sanh 

quả thật rất công bằng. Ông trời ở đây, thực tế mà nói chính là quả báo 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



31 

tự nhiên, đích thực không thêm chút thành kiến nào, không có chút riêng 

tư nào trong đó. 

Bên dưới nói với ông ta tính quan trọng của việc tích lũy công đức, 

ngài đưa ra ví dụ rằng:  “Tức như sanh tử, hữu bách thế chi đức giả, định 

 hữu bách thế, tử tôn bảo chi. Hữu thập thế chi đức giả, định hữu thập 

 thế, tử tôn bảo chi. Hữu tam thế nhị thế chi đức giả, định hữu tam thế 

 nhị thế, tử tôn bảo chi. Kỳ trảm yên vô hậu giả, đức chí bạc giả”. Đây là 

thiền  sư  Vân  Cốc  mượn  tri  kiến  của  người  thông  thường,  khuyên  Liễu 

Phàm tiên sinh phải tích lũy công đức. 

 “Bách  thế  chi  đức”,   theo  các  bậc  cổ  thánh  tiên  vương  ngày  xưa, 

trên  lịch  sử  chúng  ta  thấy,  như  Ngu vương,  Hạ,  Thương,  Chu.  Nhà  Hạ 

400  năm,  nhà  Thương  600 năm,  nhà  Chu  800 năm,  đây  là  thời  kỳ  dài 

nhất trong lịch sử, tổ tông có đức. Thời nhà Chu có thể lâu như vậy, Văn 

vương, Vũ vương, Chu công, công đức mà họ tích lũy được là đức trăm 

năm, nhất định bảo hộ con cháu đến trăm đời, đây là nói theo nhãn quan 

của thế tục. 

Không ở vương vị, như Khổng tử của Trung quốc, Khổng tử là dạy 

học,  lấy  đại  công  vô  tư,  tâm  yêu  thương  chân  thành,  dạy  cho  bất  kỳ 

thành phần nào. Giúp tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa khổ được 

vui, ông tích công đức rất lớn. Ngày nay chúng ta thấy con cháu đương 

đại, đại khái truyền hơn 70 đời. Không những ở Trung quốc được người 

Trung quốc tôn kính, ông Khổng Đức Thành đến Mỹ, ở San  Francisco 

được nhân sĩ xã hội của Mỹ tại đó tôn trọng. Mọi người vừa nghe nói là 

hậu duệ của Khổng phu tử, đối đãi với ông đặc biệt khách khí, chính là 

nói đến điều này. 

 “Thập  thế  chi  đức”,   như  đế  vương  của  các  triều  đại.  Ngày  nay 

chúng ta nói đến Liễu Phàm tiên sinh, ông là người thời nhà Minh. Thái 

tổ thời nhà Minh cho đến tiên nhân của ông, tích lũy được công đức lớn 

lao, cho nên có thể truyền đến 17 đời, có thể duy trì đất nước hơn 270 

năm. 

Chúng  ta  thử  xem  người  thế  gian,  người  giàu  có  thông  thường 

truyền  ba  đời,  truyền  hai  đời.  Xã  hội  hiện  nay  trường  hợp  này  không 

nhiều, những vẫn còn, một đời là hết. Thậm chí đối với chính mình, đến 

lúc về già không giữ được. Lúc trung niên rất phát đạt, nhưng lúc về già 

phá sản, chúng ta thường thấy trường hợp này. Tình huống này là sao? 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



32 

 “Đức chí bạc”,  họ không tích lũy công đức. Khởi tâm động niệm, ngôn 

ngữ tạo tác đều là tự tư tự lợi. Mặc dù làm một chút việc tốt, cũng không 

từ bỏ danh văn lợi dưỡng. Họ làm việc tốt, việc tốt không có điều kiện 

họ  không  làm.  Những  việc  tốt  họ  làm,  là  làm  một  chút  việc  từ  thiện 

trong xã hội, họ cần có cái giá của nó, là phải được đại chúng khen ngợi, 

chính phủ khen thưởng, như vậy họ mới chịu làm. Họ làm là vì điều này, 

không  phải  chân  tâm.  Đây  là  giả  thiện,  không  phải  chân  thiện,  đây  là 

 “đức chí bạc”.  Thiền sư đưa ra ví dụ này để nói với Liễu Phàm, sau đó 

dạy ông nhằm vào khuyết điểm của  mình, thay đổi triệt để, như vậy là 

mới cứu được. 

 “Nhữ kim ký tri phi”,  hôm nay ông đã biết được lỗi lầm của mình. 

 “Tương hướng lai bất phát khoa đệ, cập bất sanh tử chi tướng, tận tình 

 cải loát”.  Thay đổi vận mệnh bắt đầu từ đâu? Bắt đầu từ tập khí lỗi lầm 

của mình. Ông tự nghĩ xem, bây giờ ông đã nói nhiều như vậy, đã rất rõ 

ràng, vì sao không thi đậu công danh? Ông nên sửa đổi tất cả những sai 

trái mà mình không thi đậu. Vì sao ông không có con cái? Bây giờ ông 

đã  phản  tỉnh,  ông  cũng  biết  là  mình  phải  sửa  đổi  tất  cả  những  sai  trái 

này.  “Tận tình cải loát”,  loát là rửa sạch, cải là sửa đổi, sau đó dạy ông 

phải tu thiện. 

 “Vụ  yếu tích đức”,   điều cần thiết là phải tích đức. Trong quá khứ 

ông làm quá nhiều chuyện thất đức, cống cao ngã mạn, thường dùng tài 

trí của  mình để đàn áp người khác. Luôn háo cường, háo thắng, không 

thể  dung  nạp  người  khác,  đây  đều  là  thất  đức,  phải  thay  đổi.  “Vụ  yếu 

 bao  hoang,  vụ  yếu  hòa  ái”.  “Bao  hoang”   là  mở  rộng  tâm  lượng.  Tâm 

lượng ông quá nhỏ bé, cần phải bao dung tất cả. Sở dĩ Phật Bồ Tát vĩ đại 

như thế, chính là nhờ  tâm lượng lớn,  “tâm bao thái hư lượng châu sa 

 giới”. 

Hôm  nay  tôi  còn  nói  chuyện  với  mấy  người  bạn,  tôi  nói  đến  dân 

chúng  ở Úc châu, họ tự xưng là   “chân nhân”,  sống trên sa  mạc hoang 

dã. Chính phủ cấp nhà cho họ, họ không ở, đem nhà làm thành nơi cất 

chứa,  mỗi  tối  họ  ngủ  ngoài  trời  nơi  hoang  dã,  có  đạo  lý!  Tâm  của  họ 

rộng  rãi  biết  bao.  Bạn  tôi  nói,  ông  nói  quả  thật  người  Mông  Cổ,  Tây 

Tạng, Thanh Hải, Tân Cương, những dân tộc du mục này, họ đều ở nơi 

hoang  dã.  Tiếng  ca  của  họ  rất  hào  phóng,  tâm  hồn  rộng  mở.  Chúng  ta 

hiện  tại  rất  đáng  thương,  ở  chung  cư,  như  trong  lồng  bồ  câu  vậy,  tâm 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



33 

lượng này rất nhỏ bé! Sao có thể sánh với người ta? Nhất định phải mở 

rộng tâm lượng, người tâm lượng rộng rãi có phước báo, nhất định phải 

hòa  ái.  Liễu  Phàm  tiên  sinh  thiếu  hòa  khí,  thiếu  lòng  yêu  thương,  nhất 

định phải tu dưỡng. 

 “Vụ yếu tích tinh thần”,  thích uống rượu, thích thức đêm, đây đều là 

không biết quý trọng tinh thần của mình, không biết quý trọng thân thể 

mình. Thiền sư Vân Cốc đưa ra mấy trọng điểm này để dạy ông sửa đổi 

khuyết điểm, phải siêng năng tu học, tu thiện tích đức. 

 “Tùng tiền chủng chủng, thí như tạc nhật tử”,  trước đây là chuyện 

đã  qua,  không  cần  nghĩ  đến  nó.  “Tùng  hậu  chủng  chủng,  thí  như  kim 

 nhật sanh. Thử, nghĩa lý tái sanh chi thân dã”.  Lời này nói rất hay, chỉ 

cần  con  người  biết  sửa  đổi,  là  có  thể  vượt  ra  khỏi  số  mệnh,  số  mệnh 

không câu thúc được họ. 

Trong  Phật  pháp,  Đức  Phật  thường  khuyên  hàng  đệ  tử  phải  phát 

nguyện.  Phát  nguyện  của  nhà  Phật,  người  thế  tục  gọi  là  lập  chí,  cùng 

một  ý  nghĩa.  Nhưng  Đức  Phật  dạy  người  phát  nguyện  là  vì  phục  vụ 

chúng  sanh,  nếu  muốn  phục  vụ  cho  chúng  sanh,  cần  phải  có  năng  lực 

phục vụ. Hay nói cách khác, cần phải có đạo đức, có học vấn, có năng 

lực, như vậy mới có điều kiện phục vụ cho đại chúng, cho xã hội. Do đó 

sau  khi  phát  tâm  này,  ta  cần  phải  tu  dưỡng  những  điều  kiện  đó.  Tu 

dưỡng phẩm đức, quý vị nhất định phải sửa đổi tập khí của mình. Thành 

tựu học vấn, thành tựu đức hạnh ta nhất định phải tu thiện, tích lũy công 

đức, như vậy ta mới có thể thực hiện nguyện vọng của mình. Ta giúp xã 

hội  này,  giúp  những  chúng  sanh  khổ  nạn,  nếu  bản  thân  không  đầy  đủ 

những  điều  kiện  này,  quý  vị  phát  nguyện  này  là  không  nguyện,  là  hư 

nguyện,  vĩnh  viễn  không  thể  thực  hiện  được.  Nguyện  giả,  không  phải 

thật. Nếu phát nguyện là hư giả, như vậy là có tội, tội gì? Tội gạt Phật 

Bồ Tát, gạt chúng sanh, bởi vậy phát nguyện hư giả là có tội, không có 

công đức. 

Đức  Phật  dạy  hàng  đệ  tử,  nguyện  phổ  biến  nhất  là   Tứ  hoằng  thệ 

 nguyện. “Chúng sanh vô biên thề nguyện độ”,  nói như bây giờ , “độ”  là 

giúp đỡ, hiệp trợ. Chúng sanh vô lượng vô biên, chúng ta phải phát tâm 

giúp họ, hiệp trợ họ. Giúp họ lìa khổ được vui, giúp họ phá mê khai ngộ, 

bản thân ta phải có năng lực mới được. Ở sau tiếp theo ba điều, thứ nhất 

là đoạn phiền não, thứ hai là học pháp môn. Đoạn phiền não là thành tựu 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



34 

đức hạnh của mình, học pháp môn là thành tựu học vấn của mình, sau đó 

thành Phật đạo, viên mãn công đức của mình. Nguyện này của quý vị là 

chân  thật,  không  phải  hư  giả.  Nếu  nguyện  lực  này  mạnh,  rất  lớn,  vượt 

qua nghiệp lực. Đó chính là nhà Phật nói:  “thừa nguyện tái sanh”. Vận 

mệnh ta thay đổi 180 độ, nguyện lực lớn hơn nghiệp lực là thành công. 

Hôm nay chúng ta học đến đây. 



Hết tập 3 





Liễu Phàm Tứ Huấn 

Tập 4 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:16.04.2001 

Địa điểm: Đài Truyền Hình Phụng Hoàng 

Thâm Quyến_Trung Quốc 

 

Chư vị đồng học, xin chào mọi người! 

Hôm qua nói đến thiền sư  Vân Cốc dạy Liễu Phàm tiên sinh phải 

sửa đổi chính mình, đây chính là nói về thân nghĩa lý. 

Hôm  nay  chúng  ta  xem  tiếp:   “Phu  huyết  nhục  chi  thân,  thượng 

 nhiên hữu số, nghĩa lý chi thân, khởi bất năng cách thiên”. “Huyết nhục 

 chi  thân”   là  thân  thể  của  chúng  ta,  vì  thân  thể  này  không  thể  tách  rời 

vọng tưởng phân biệt chấp trước, bởi vậy đều rơi vào số mệnh. Cho nên 

dùng thuật số có thể suy đoán chuyện lành dữ họa phước của cuộc đời 

mình. Nếu con người muốn vượt thoát số mệnh, cần phải thay đổi từ mặt 

tâm lý. Những quan niệm và hành vi bất thiện trước đây, đều có thể thay 

đổi, tương ưng với nghĩa lý. Thân này gọi là  “thân nghĩa lý”,  trong Phật 

pháp  gọi  là  nguyện  lực,  thân  huyết  nhục  là  nghiệp  lực,  do  nghiệp  lực 

biến  hiện.  Nếu  nguyện  lực  chúng  ta  mạnh  hơn  nghiệp  lực,  trong  Phật 

pháp gọi là thừa nguyện tái sanh. Trong này chúng ta cần phải hiểu, thân 

huyết  nhục  không  tách  rời  tự  tư  tự  lợi,  thân  nghĩa  lý  đại  công  vô  tư, 

không nghĩ đến lợi ích cho riêng mình. Sống trong thế gian này, thân thể 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



35 

này là công cụ vì xã hội, vì nhân dân, vì chúng sanh phục vụ tạo phước, 

hoàn  toàn  thoát  ly  quan  hệ  nghiệp  lực  của  mình,  thân  này  gọi  là  thân 

nghĩa  lý,  thân  này  gọi  là  thừa  nguyện  tái  sanh.  Chúng  sanh  có  phước, 

thân này sẽ thường trụ ở thế gian. Chúng sanh không có phước báo, thân 

này  tự  nhiên  xả  bỏ.  Nói  cách  khác,  nhà  Phật  thường  nói,  liễu  sanh  tử 

xuất luân hồi, chính là ý này. 

Bên dưới trích  dẫn sách cổ  làm chứng:   “Thái giáp viết: Thiên tác 

 nghiệt, do khả vi”. Đây là giả thiết, là tai họa thiên nhiên.  “Do khả vi”  là 

có thể tránh. Ngày nay chúng ta nói thiên tai tự nhiên là có thể tránh, có 

thể cứu vãn, đạo lý này rất thâm sâu.  “Tự tác nghiệt, bất khả hoạt”,  là 

không thể cứu vãn, không thể tránh khỏi, ý câu này rất sâu sắc. Vì sao 

nói  có  thể  tránh  thiên  tai  tự  nhiên?  Hiện  nay  người  hiểu  đạo  lý  này 

không nhiều. 

Thánh  nhân  nói  với  chúng  ta,  trong  kinh  điển  Phật  Bồ  Tát  nói  với 

chúng ta: “y báo chuyển theo chánh báo”  .  Y báo là hoàn cảnh tự nhiên, 

hoàn  cảnh  tự  nhiên  cũng  chuyển  theo  tâm  người.  Nếu  xã  hội  này,  tâm 

người  lương  thiện,  thuần  hậu,  hoàn cảnh  sống  của  chúng  ta  sẽ  chuyển 

thành  tốt.  Gọi  là  phong  điều  vũ  thuận,  quốc  thái  dân  an.  Không  chỉ  là 

thiên tai do người làm, là nhân tạo, thiên tai tự nhiên cũng là con người 

tạo. 

Trong Phật pháp nói, một loại là cộng nghiệp, một loại nữa là biệt 

nghiệp.  Cộng  nghiệp  là  mọi  người  cùng  tạo,  nó  biến  thành  thiên  tai  tự 

nhiên. Do cá nhân tạo ra, liền trở thành lành dữ họa phước của cá nhân. 

Cho  nên  cá  nhân  mình  tạo  nghiệp,  đây  là  điều  không  thể  tránh  khỏi. 

Nghiệp do đại chúng xã hội tạo ra, tôi có thể tránh, tôi có thể cứu vãn. 

Đây là chân lý, là chân tướng sự thật. 

Lại  trích  dẫn  hai  câu  trong  Thi  Kinh:   “Thi  vân:  Vĩnh  ngôn  phối 

 mệnh, tự cầu đa phước”.  Hai câu này,  “vĩnh ngôn”  nghĩa là thường nói, 

các bậc thánh hiền thường nói.  “Phối mệnh”  nghĩa là nói tâm tương ưng 

với  trời  cao,  tâm  người  đồng  tâm  trời,  trời  là  tâm  gì?  Rốt  cuộc  trời  ở 

đâu? Đây không phải một thứ hữu hình, nói thật là một thứ vô hình, là 

một  khái  niệm  trừu  tượng,  gọi  là:  “trời  có  đức  hiếu  sinh”  .   Tâm  trời  là 

tâm yêu thương, yêu thương vô tư. Tâm trời là yêu thương bình đẳng, 

yêu thương bình đẳng. Nếu bản thân có thể tu dưỡng, nâng tâm nguyện 

của mình đến đại công vô tư, đối đãi bình đẳng với mọi người, mọi việc, 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



36 

mọi  vật.  Đây  chính  là   “vĩnh  ngôn  phối  mệnh”.   Đương  nhiên  phước  ở 

trong đó, không cầu phước báo cũng hiện tiền. Quý vị suy nghĩ tường 

tận về ý nghĩa này. 

Bên  dưới  thiền  sư  Vân  Cốc  nói:   “Khổng  tiên  sinh  toán  nhữ,  bất 

 đăng khoa đệ, bất sanh tử giả, thử thiên tác chi nghiệt, do khả đắc nhi vi 

 dã”. “Thiên tác chi nghiệt”,  là tội ông tạo trong quá khứ, ông tạo nghiệp 

bất  thiện,  nên  đời  này  không  có  phần  công  danh,  cũng  không  có  con. 

Đây là do trong đời quá khứ ông tạo, có thể tránh, có thể cứu vãn, cứu 

vãn như thế nào?  “Nhữ kim khuếch sung đức tánh”,  phải sửa đổi chính 

mình.  “Lực hành thiện sự, đa tích âm đức”. Âm đức là gì? Làm việc tốt 

mà không để cho người khác biết, đây gọi là âm đức, âm đức quả báo 

dày.  Làm  một  chút  việc  tốt,  mọi  người  đều  biết.  Như  hiện  nay  tin  tức 

báo  chí  đứng  ra  biểu  dương,  khen  ngợi,  giới  thiệu  quý  vị  trước  quần 

chúng xã hội. Đây cũng là phước, nhưng phước này lập tức tiêu hết, rất 

đáng tiếc! Bởi vậy người làm việc tốt thật sự, không cần để người khác 

biết. Nếu làm việc tốt nhất định phải có giới truyền thông đưa tin, phải 

lên báo lên đài, đây không phải việc tốt thật sự. Tâm này chưa rời danh 

văn  lợi  dưỡng,  không  phải  chân  tâm.  Thiện  này  là  giả  thiện,  là  ngụy 

thiện,  không  phải  chân  thiện.  Chân  thiện,  cần  gì  để  người  khác  biết? 

Tuyệt đối tránh tình trạng truyền thông đưa tin, như vậy mới tốt. 

Ngày xưa, người có đức năng chơn chánh, gọi là dấu tài năng không 

để người ngoài biết, ẩn cư trong rừng sâu không ai hay, do đó họ tích 

đức ngày càng dày. Đến lúc nhân duyên thành thục, bị người phát hiện, 

họ có thể vì quốc gia, vì dân tộc kiến công lập nghiệp. Trong này chứa 

đựng rất  nhiều học vấn, những điều này chúng ta phải tư duy thật sâu 

sắc, đều phải học tập.  “Thử tự kỷ, sở tác chi phước dã, an đắc nhi bất 

 thọ  hưởng  hô”.   Bản  thân  tạo  phước  đương  nhiên  bản  thân  đều  nhận 

được. 

Tiếp theo đại sư dẫn chứng câu nói trong Kinh Dịch : “Dịch vi quân 

 tử mưu, xu kiết tị xung”.  Dẫn chứng hai câu này để tăng trưởng tín tâm 

cho Liễu Phàm tiên sinh.  “Nhược ngôn thiên mệnh hữu thường, kiết hà 

 khả  xu,  hung  hà  khả  tị” .  Câu  này  nói  rất  hay,  nếu  nói  vận  mệnh  định 

sẵn,  không  thể  thay  đổi,  vậy  thì  câu  này  trong  Kinh  Dịch  nói  không 

thông. Nói cách khác, hai câu trong Kinh Dịch nói với chúng ta, vấn đề 

về vận mệnh rất linh hoạt, chúng ta mỗi ngày khởi tâm động niệm, niệm 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



37 

thiện  thì  tăng phước,  phước  tăng  thêm  một  phần,  niệm  ác  thì  giảm  bớt 

một phần. Mỗi ngày khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác là cộng trừ 

nhân  chia,  ngày  ngày  đều  có  cộng  trừ  nhân  chia.  Tại  sao  vận  mệnh 

người thế gian bị người đoán chắc? Vì mức độ cộng trừ nhân chia của họ 

không lớn, không rời trung tuyến của họ quá xa, cho nên đoán rất chuẩn. 

Nếu mức độ cộng trừ nhân chia rất lớn, vận mệnh họ không chuẩn. Như 

ở  trước nói, người làm việc thiện lớn, vận  mệnh không câu  thúc được 

họ. Người làm việc ác lớn, vận mệnh cũng không câu thúc được họ, đó 

chính là mức độ cộng trừ nhân chia lớn. Họ làm việc thiện lớn, họa liền 

trở thành phước, còn như làm việc ác lớn, phước  cũng biến thành họa, 

đạo lý là như vậy. 

 “Khai chương đệ nhất nghĩa, tiện thuyết, tích thiện chi gia, tất hữu 

 dư  khánh,  nhữ  tín  đắc  cập  phủ”.   Những  cuốn  sách  này,  bình  thường 

Liễu  Phàm  tiên  sinh  thường  hay  đọc,  thường  hay  đọc  không  thể  nói 

không hiểu ý nghĩa trong đó, nhưng hiểu không sâu sắc. Nói cách khác, 

đọc những sách tịch của các bậc thánh hiền, nhưng bản thân không áp 

thể áp dụng trong cuộc sống hằng ngày. Không thể thực hành trong cuộc 

sống, như công việc, xử sự đối nhân tiếp vật, do đó vận mệnh của ông 

không hề thay đổi. Thiền sư Vân Cốc vừa khai thị, ông liền hiểu ngay. 

Liễu Phàm tiên sinh nói:  “Dư tín kỳ ngôn, bái nhi thọ giáo”.  Những 

gì  thiền  sư  Vân  Cốc  dạy,  đã  thức  tỉnh  Liễu  Phàm  tiên  sinh,  vận  mệnh 

đích thực là chính mình tạo, chính mình có thể thay đổi, nhất định phải 

hiểu tự cầu đa phước. 

Chúng  ta  học  Phật,  có  nhiều  người  hỏi  tôi.  Họ  hỏi,  thầy  ơi  vì  sao 

thầy học Phật? Tôi trả lời rất đơn giản, mục đích học Phật của tôi rất đơn 

thuần, là để nâng cao cảnh giới mình, đây là nói từ phương diện quả báo. 

Nếu nói từ nhân, là để nâng cao đức hạnh của mình. Tích lũy công đức 

là tu nhân, nhân tốt quả đương nhiên thù thắng. Khi nghiệp nhân quả báo 

đến ta có thể  cảm nhận được, quý vị  sẽ  rất hoan hỷ. Nhà Phật thường 

nói: “thường sanh tâm hoan hỷ”, suốt đời đều sống trong niềm hoan hỷ, 

an vui vô cùng! Trong lòng không có âu lo, không có vướng bận, không 

có  vọng  tưởng,  không  có  chấp  trước  ,  không  có  phiền  não,  đây  gọi  là 

được  đại  tự  tại.  Trong  kinh  luận  thường  nói:   “ thường  sanh  tâm  hoan 

hỷ”, suốt đời sống trong thế giới cảm ân, điều này hạnh phúc biết bao! 

Tôi xuất gia là vì điều này, thật ra đây là ngày xưa thầy giáo tôi dạy tôi. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



38 

Trước khi tôi học Phật rất yêu thích triết học. Thầy giáo tôi là thầy 

Phương Đông Mỹ nói với tôi, Phật học là tinh hoa trong triết học, là đỉnh 

cao  nhất  trong  triết  học.  “Học  Phật  là  hưởng  thụ  cao  nhất  của  đời 

người”, tôi bị câu nói này của thầy làm rung động, cho nên siêng năng 

học  tập.  Sau  khi  tôi  cạo  tóc  xuất  gia  đến  thăm  thầy,  thầy  rất  hoan  hỷ, 

thầy  nói  anh  đi  con  đường  này  là  đúng,  tôi  chỉ  nói  với  anh  như  vậy, 

không  ngờ  anh  làm  thật.  Quả  thật  là  tôi  được  thầy  chỉ  dẫn,  tôi  cũng 

giống như Liễu Phàm tiên sinh vậy:  “Dư tín kỳ ngôn, bái nhi thọ giáo”. 

Thầy  Phương  giới  thiệu  Phật  pháp  cho  tôi,  đại  sư  Chương  Gia  đặt  nền 

tảng cho tôi, thầy Lý Bính Nam dùng thời gian mười năm bồi dưỡng tôi. 

Suốt đời được lợi ích, được an vui, được tự tại. 

Liễu  Phàm  tiên  sinh  đã  hiểu,  đã  giác  ngộ,  tiếp  theo  là  thực  hành. 

 “Nhân tương vãng nhật chi tội”,  trong quá khứ tạo ra nhiều tội ác, vô số 

sai lầm.  “Phật tiền tận tình phát lộ”,  phát lộ là không hề dấu giếm, nói 

ra  tất  cả.  “Vi  sớ  nhất  thông”,   sớ  là  văn  chương,  nghĩa  là  bản  thân  hạ 

quyết tâm phải sửa đổi sai lầm. Viết một bài văn, cầu Phật Bồ Tát làm 

chứng cho con, dụng ý là như vậy. 

 “Tiên cầu đăng khoa”,  số mệnh ông không có công danh, cầu điều 

này trước.  “Đăng khoa”,  là trước tiên cầu thi đậu cử nhân. Số mệnh ông 

chỉ có tú tài, tú tài đến cao nhất là cống sanh, bởi thế ông không có khoa 

đệ, nói như hiện nay là ông không có học vị.  “Thệ  hành thiện sự  tam 

 thiên điều, dĩ báo thiên địa tổ tông chi đức” . Bắt đầu đoạn ác tu thiện, 

phát  tâm  lớn  như  thế  quả  là  rất  khó  được.  Thiền  sư  Vân  Cốc  thấy  vậy 

đương  nhiên  rất  hoan  hỷ,  người  này  đáng  để  dạy.  Tuy  lúc  này  Liễu 

Phàm tiên sinh đã 35 tuổi, nhưng có thể quay đầu, đoạn ác hướng thiện. 

Vào thời nhà Minh lúc đó “công quá cách” rất lưu hành. Chúng ta thấy 

trong  lịch  sử,  rất  nhiều  vĩ  nhân  có  thành  tựu,  đều  dùng  phương  pháp 

“công quá cách” này để kiểm điểm sai lầm của mình. 

 “Vân Cốc xuất công quá cách thị dư, linh sở hành chi sự, trục nhật 

 đăng ký. Thiện tắc lý số, ác tắc thoái trừ, thả giáo trì chuẩn đề chú, dĩ kỳ 

 tất nghiệm”.  Liễu Phàm tiên sinh quả thật là một phàm phu, là hàng sơ 

học,  hơn  nữa  căn  tánh  không  phải  là  thượng  căn  lợi  trí,  có  thể  nói  là 

hàng  trung  hạ  căn  tánh,  cho  nên  thiền  sư  Vân  Cốc  dùng  phương  pháp 

“công quá cách” để giúp ông ta. Phương pháp công quá cách hiện nay 

cũng rất lưu thông ở Đài Loạn và HongKong, đều có thể tìm thấy. Trước 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



39 

đây chúng tôi cũng từng in ấn. Mỗi ngày đều ghi lại, tự ghi lại việc tốt 

mình làm hằng ngày, mỗi ngày gây ra lỗi lầm, phản tỉnh lỗi lầm, lỗi lầm 

cũng  ghi  lại.  So  sánh  thiện  và  ác,  hôm  nay  rốt  cuộc  ta  làm  việc  thiện 

nhiều hay ác nhiều? Khi mới làm nhất định là thiện ác hỗn tạp, có thể là 

ác nhiều hơn thiện, bản thân nâng cao cảnh giác. Ngày ngày siêng năng 

nổ  lực  sửa  đổi,  hy  vọng  đến  một  ngày,  mở  công  quá  cách  ra  là  thuần 

thiện không có ác, như vậy là thành công. Đây là dạy ông thay đổi từ sự. 

Phương pháp này không phải là một phương pháp cao siêu, nhưng đối 

với người bình thường mà nói là một phương pháp rất có hiệu quả. 

Lại dạy ông trì chú Chuẩn Đề .  Trong Phật pháp tham thiền, trì chú, 

niệm  Phật,  tuy  phương  pháp  khác  nhau,  nhưng  mục  tiêu  và  công  hiệu 

hoàn toàn giống nhau, là nhiếp tâm. Người bình thường không thể không 

có vọng niệm, chỉ có Phật Bồ Tát, bậc đại tu hành  mới không có vọng 

niệm.  Vọng  niệm  có  hại  cho  chúng  ta  rất  lớn,  chúng  ta  phải  biết  vọng 

niệm  không  những  phá hoại  tâm  thanh  tịnh  của  chúng  ta,  mà  còn  sanh 

hiệu quả không tốt cho sức khỏe chúng ta. 

Chúng ta xem Đức Phật Thích Ca Mâu Ni lúc còn tại thế, một ngày 

ăn một bữa, ngày ăn bữa ngọ, mà ăn rất đơn giản, rất ít. Người bây giờ 

chúng ta nghĩ “như vậy sao đủ dinh dưỡng?” Chúng ta không hiểu đạo 

lý, khi hiểu rõ đạo lý bỗng nhiên đại ngộ, thì ra dinh dưỡng là bổ sung 

thể năng cho chúng ta. Thân thể giống như một bộ máy vậy, bộ máy này 

vận động suốt 24 tiếng đồng hồ, khi ngủ cũng không ngừng, tim vẫn cứ 

đập, mạch vẫn đập, máu huyết đang tuần hoàn, nên cần có năng lượng. 

Ẩm thực là bổ sung năng lượng, như xe hơi cần thêm dầu vậy. Nhưng 

chúng ta biết, có xe hao hầu, có xe tiết kiệm dầu. Thân thể chúng ta cũng 

như vậy, thân thể đối với tiêu hao năng lượng, có hao năng lượng, có tiết 

kiệm năng lượng. Rốt cuộc năng lượng hao vào đâu? Hiện nay chúng ta 

đã hiểu 95% tiêu hao vào vọng niệm. Như vậy mới biết vì sao người tu 

hành có thể ăn ngày  một bữa? Vì họ tâm thanh tịnh, ít vọng niệm, nên 

họ  tiêu  hao  năng  lượng  ít,  thân  thể  mạnh  khỏe.  Phàm  phu  vọng  tưởng 

nhiều, tạp niệm nhiều, mỗi ngày bổ sung ba lần còn chưa đủ, còn phải ăn 

khuya và điểm tâm, suốt ngày đều phải bổ sung, họ tiêu hao quá nhiều 

năng lượng. Tiêu hao quá nhiều chắc chắn ảnh hưởng không tốt đến thân 

thể.  Bởi  vậy  muốn  giữ  gìn  sức  khỏe,  phải  giảm  trừ  vọng  tưởng.  Vọng 

niệm giảm ít, ẩm thực tự nhiên cũng giảm ít. Thân thể mạnh khỏe không 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



40 

cần  ẩm  thực,  vì  sao  vậy?  Dù  ẩm  thực  ít  đến  đâu  cũng  không  thể  hoàn 

toàn đạt được không ô nhiễm, không có ẩm thực chắc chắn không có ô 

nhiễm, thân thể mới thật sự mạnh khỏe. Cho nên ăn nhiều không phải là 

việc tốt, ăn nhiều những thứ không sạch không bài tiết hết, khí quản thân 

thể  bị ô  nhiễm  nhiều  hơn  người  khác,  bây  giờ  gọi  là nhiều  cơ  hội  mắc 

bệnh. Cổ nhân nói : “ bệnh tùng khẩu nhập, họa tùng khẩu xuất”,    lời nói 

này không sai chút nào. 

Dạy  người  trì  chú,  trì  chú  chính  là  tu  tâm  thanh  tịnh.  Con  người 

chắc chắn có tạp niệm, ta tập trung ý niệm vào câu chú, tạp niệm không 

còn. Dùng một ý niệm thay thế tất cả các vọng niệm, đạo lý là đây, hiệu 

quả rất rõ ràng. Cho nên quý vị dùng phương pháp tham cứu cũng được, 

dùng  phương  pháp  trì  chú  cũng  được,  dùng  phương  pháp  niệm  Phật 

cũng được, có rất nhiều phương pháp, nhà Phật nói tám vạn bốn ngàn 

pháp  môn.  Pháp  là  phương  pháp,  môn  là  con  đường,  phương  pháp  và 

con  đường  rất  nhiều.  Quý  vị  có  thể  chọn  một  loại,  giúp  ta  nhiếp  tâm, 

giúp ta đoạn tận vọng tưởng. Tâm địa thanh tịnh, trí tuệ liền hiện tiền, 

chân tâm liền hiện tiền, đây là một cách và phương pháp tu hành. 

Thiền  sư  Vân  Cốc  dạy  ông  niệm  chú  Chuẩn  Đề,  lại  nói  với  ông: 

 “Ngữ dư viết: Phù lục gia hữu vân, bất hội thư phù, bị quỷ thần tiếu”.  

Chuyên gia họa phù niệm chú thường nói, quý vị không biết họa phù bị 

quỷ thần cười. Quỷ thần không những cười cợt quý vị, có khi còn khiến 

quý vị không chịu được. Trong này có bí truyền,  “thử hữu bí truyền, chỉ 

 thị  bất  động  tâm  dã”.  Họa  phù,  trì  chú,  niệm  Phật  đích  thực  có  công 

diệu  khác  thường.  Đây  chính  là  phương  pháp  hình  thức  khác  nhau, 

nhưng nguyên lý mục đích hoàn toàn tương đồng, đều phải dùng chân 

tâm,  tức  là  không  có  vọng  niệm  nào,  phù  này  sẽ  linh.  “Chấp  bỉ  thư 

 phù”,   chúng ta dùng viết họa phù,  “tiên bả  vạn duyên buông bỏ, nhất 

 trần  bất  khởi”,   ông  phải  buông  bỏ  tất  cả  mọi  vọng  niệm,  nhất  niệm 

không sanh.  “Tùng thử niệm đầu bất động xứ, hạ nhất điểm, vị chi hổn 

 độn khai cơ, do thử nhi nhất bỉ huy thành, cánh vô tư lự, thử phù tiện 

 linh”.  Họa phù, phù này có linh hay không, quý vị xem người họa phù. 

Cho nên bình thường phải luyện tập, luyện thật thuần thục. Chúng tôi từ 

nhỏ, lúc làm học sinh tiểu học cũng thích họa phù, ngày nào cũng luyện, 

nhưng chúng tôi không hiểu nguyên lý này. Nếu trong lúc họa phù, mà 

khởi  vọng  niệm,  phù  này  không  linh.  Nhất  định  lá  phù  này,  bắt  đầu  từ 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



41 

một  điểm  cho  đến  vẽ  xong  lá  phù  này,  không  có  vọng  niệm  nào.  Tâm 

thanh tịnh, phù này sẽ linh. Từ đó cho thấy, trì chú cũng như vậy. Lúc trì 

chú  không  được  xen  tạp  vọng  niệm,  xen  tạp  một  vọng  niệm,  chú  này 

không  linh.  Vậy  mới  biết,  niệm  thần  chú  không  dễ,  chú  càng  dài  càng 

khó niệm. Càng dài, thời gian dài không dễ không xen lẫn tạp niệm. Nhà 

Phật thường nói: đọc kinh không bằng trì chú, trì chú không bằng niệm 

Phật. Vì sao vậy? Vì kinh dài hơn chú, không vọng tưởng rất khó, chú 

cũng khá dài, lúc trì không vọng tưởng cũng không dễ. Phật hiệu ngắn, 

bốn chữ A Di Đà Phật, trong bốn chữ A Di Đà Phật này không xen tạp 

vọng  niệm,  câu  Phật  hiệu  này  sẽ  linh.  Vừa  niệm  Phật  vừa  khởi  vọng 

niệm, Phật hiệu này không linh. 

Những  phương  pháp  này  đều  là  nhiếp  tâm,  đều  giúp  chúng  ta  đạt 

đến tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh là chân tâm, trong tâm có vọng niệm, 

tâm  này  gọi  là  vọng  tâm.  Vọng  tâm  có  sanh  diệt,  chân  tâm  không  có 

sanh  diệt,  trong  chân  tâm  không  có  niệm,  nên  nó  không  có  sanh  diệt. 

Làm sao để đoạn tận sanh diệt, khôi phục đến bất sanh bất diệt? Đây là 

mục  tiêu  tu  học  cao  nhất  trong  nhà Phật,  đến  bất  sanh  bất  diệt.  Đạo  lý 

này, được thiền sư Vân Cốc nói ra cho chúng ta biết. 

Bên dưới nói:  “Phàm kì thiên lập mệnh đô yếu tùng, vô tư vô lự xứ 

 cảm cách” . Cảm cách chính là cầu cảm ứng, cầu cảm ứng với tâm tánh, 

cầu cảm  ứng với trời đều phải dùng tâm chân thành. Gọi là “thành tức 

linh,  không  thành vô  vật”.  Lại  nói:   “Mạnh  tử  luận  lập  mệnh  chi  học”, 

thuyết lập mệnh Mạnh tử nói sớm nhất.  “Nhi viết: Yêu thọ bất nhị, phu 

 yêu hưng thọ, chí nhị giả dã, đương kỳ bất động niệm thời, thục vi yêu, 

 thục  vi  thọ”.   Mạnh  tử  nói  lời  này  rất  cao  minh,  “yêu”   là  đoản  mệnh, 

 “thọ”  là trường thọ, đoản mệnh và trường thọ là một không phải hai, câu 

nói này người thông thường nghe không hiểu. Đoản mệnh và trường thọ 

khác nhau rất lớn, sao lại là một không phải hai? Vì chúng ta nhìn thấy 

là hai, thấy có sự sai biệt rất lớn, chúng ta dùng tâm gì nhìn? Dùng tâm 

phân  biệt  nhìn,  dùng  tâm  chấp  trước  nhìn,  cho  nên  nhìn  nó  thành  hai. 

Nếu tâm ta bất động, trong tâm không có ý niệm nào, trường thọ và đoản 

mệnh  đích  thực  là  một  không  phải  hai,  vì  sao  vậy?  Vì  không  có  phân 

biệt, có phân biệt mới có hai ba, không có phân biệt làm gì có hai ba. 

Ai không phân biệt? Thánh nhân không có tâm phân biệt, Đức Phật 

không có tâm phân biệt, Bồ Tát không có tâm phân biệt. Phàm phu có 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



42 

tâm  phân  biệt,  cho  nên biến  tất  cả  pháp  thế  gian  thành  đối  lập.  Lớn  và 

nhỏ là đối lập, dài và ngắn là đối lập, thiện và ác là đối lập, chân và vọng 

là đối lập, tất cả đều trở thành đối lập. Đối lập chính là luận tương đối 

mà các nhà khoa học nói. Sống trong thế gian tương đối, là thế gian hư 

vọng, trong Kinh Kim Cang gọi là  “ mộng huyễn bào ảnh”. Đây không 

phải là chân tướng của vũ trụ nhân sinh, chân tướng của vũ trụ nhân sinh 

gọi là “nhất chân”  .  Nghĩa là nói, trong đó chắc chắn không có tương đối, 

đây  mới  là  chân,  có  tương  đối  không  phải  là  chân.  Trong  lục  đạo  là 

tương đối, trong mười pháp giới vẫn là tương đối, đến nhất chân pháp 

giới tương đối không còn. Chúng ta nói tương đối không còn phải chăng 

là  có  tuyệt  đối?  Tuyệt  đối  cũng  không  có,  tuyệt  đối  và  tương  đối  hỗ 

tương kiến lập. Tương đối không còn, tuyệt đối cũng không còn. Cảnh 

giới này, trong kinh Phật gọi là “bất khả tư nghị”. “Tư” là tư duy, quý vị 

không thể tư, tư là sai. “Nghị” là nghị luận, là nói, cũng không thể nói, 

nói là sai, đó thật sự là nhất chân pháp giới, đó là thật bình đẳng. Mạnh 

tử nói những lời này không đơn giản, nếu ông không khế nhập cảnh giới 

này, không nói được như thế. Cho nên tuy Khổng Mạnh không có tiếp 

xúc  với  Phật  pháp,  nhưng  nếu  dụng  tiêu  chuẩn  của  Phật  pháp  để  xem 

Khổng  Mạnh,  họ  cũng  là  đại  Bồ  Tát,  cũng  không  phải  người  bình 

thường. Ngôn luận của họ, quan sát của họ, trong Phật pháp gọi là cảnh 

giới của đại thừa Viên giáo, thất địa Bồ Tát trở lên. 

 “Tế phân chi”,  nghĩa là mở rộng nó . “Phong khiểm bất nhị, nhiên 

 hậu khả lập, bần phú chi mệnh”. “Phong”  là được mùa, năm nay nông 

dân được mùa, gặt hái tốt.  “Khiểm”  là gặt hái không tốt. Gặt hái nhiều, 

phong phú, năm nay có thể sống sung túc. Năm nay mất mùa, cuộc sống 

rất khó khăn. Nếu quý vị có thể hiểu  “phong khiểm bất nhị”,  đó chính là 

giàu nghèo không hai, quý vị có thể lập mạng giàu nghèo.  “Cùng thông 

 bất  nhị,  nhiên  hậu  khả  lập,  quý  tiện  chi  mạng”.  “Cùng”  là  hoàn  cảnh 

khó  khăn,  làm  việc  gì  cũng  gian  nan  khốn  khổ,  không  thể  thành  tựu. 

 “Thông”   là  thông  đạt,  muốn  làm  việc  gì  cũng  có  rất  nhiều  trợ  duyên, 

thuận lợi vô cùng. Nếu không hiểu đạo lý này, không thể lập mệnh quý 

tiện. 

Chúng ta muốn hỏi thế gian có giàu nghèo chăng? Có. Có quý tiện 

chăng? Có. Nên lập mệnh như thế nào? Người nghèo thì an phận nghèo, 

người  giàu  an  phận  giàu,  người  quý  an  phận  quý,  người  tiện  an  phận 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



43 

tiện, người nào sống đúng phận người đó, đây gọi là lập mệnh. Hai bên 

tôn trọng lẫn nhau, yêu kính lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau, đây đúng là biết 

mệnh trời. Cho nên thế gian vĩnh viễn thái bình, xã hội tuyệt đối không 

thể có động loạn, vì sao vậy? Vì tri mệnh, đây là học vấn, là thực học, 

học vấn thật sự. 

Nói  tiếp:   “Yêu  thọ  bất  nhị,  nhiên  hậu  khả  lập,  sanh  tử  chi  mệnh”.  

Hiện  tượng  sanh  tử  trong  lục  đạo  đều  có,  đáng  sợ  chăng?  Không  đáng 

sợ, sanh tử rất bình thường. Chỉ cần hiểu rõ ràng minh bạch đạo lý này, 

còn tham sống sợ chết chăng? Không còn, sanh và tử là một việc, không 

phải hai. Người thông đạt, đối với việc xả thân thọ thân như vấn đề sanh 

tử, chẳng khác nào như chúng ta thay áo quần, thay áo quần vậy. Chúng 

ta  ví  áo  quần  như thân  thể,  bộ  áo  quần  này  mang  đã  lâu,  bị  dơ  bẩn,  bị 

rách, chúng ta tự nhiên phải thay nó. Thay nó, thân này không cần nữa, 

thay một bộ áo quần khác, tức là thay một thân. Cho nên sanh tử, xả thân 

thọ thân giống như thay áo quần vậy. Ở đây chúng ta cần phải chú ý, áo 

quần này càng thay càng đẹp, tốt! Nếu càng thay càng xấu, như vậy là 

không tốt. Nếu một người tạo ác nhiều, họ xả bỏ thân thể này, đời sau lại 

được một thân khác xấu hơn thân này, là thân súc sanh, thân ngạ quỷ, 

thân địa ngục, thân này ngày càng xấu hơn so với chúng ta. Nếu người 

này suốt đời hành thiện, hiếu thiện tích đức, sau khi họ xả bỏ thân này, 

đời sau được sanh lên cõi trời, thân trời trang nghiêm hơn thân chúng ta 

nhiều.  Họ  được  thân  Bồ  Tát,  được  thân  Phật,  ngày  càng  trang  nghiêm. 

Nếu hiểu được chân tướng sự thật này, hiểu được đạo lý này mới thật sự 

chịu đoạn ác tu thiện. Tuy đoạn ác tu thiện là lợi ích người khác, nhưng 

lợi người mới thật sự lợi mình, đây là chân lý. Tổn người chắc chắn hại 

mình, người thế gian thường nói: “tổn người lợi mình”. Lời này nói có 

chổ sai lầm: “tổn người chắc chắn hại mình”. Lợi mình là đạt được chút 

lợi ích nhỏ trước mắt, nhưng mấy mươi năm sau, sau khi chết trở thành 

ngạ  quỷ,  súc  sanh,  địa  ngục,  đây  đúng  là  hại  mình,  hại  mình  rất  thảm, 

đến lúc đó hối hận cũng không kịp. Bởi vậy tuyệt đối không được làm 

điều tổn người. Người thông minh, người hiểu biết, nhất định làm việc 

lợi ích tất cả chúng sanh. 

Văn  nhân  là  người  đi  theo  sự  nghiệp  giáo  dục  văn  hóa,  ngày  nay 

chúng  ta  thấy  rất  nhiều  sách  báo  xuất  bản.  Có  nhiều  người  tặng  sách, 

tặng  báo  cho  tôi  xem,  điều  đầu  tiên  là  tôi  xem  trang  bản  quyền.  Trên 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



44 

trang  bản  quyền  viết:  “có  bản  quyền,  không  được  sao  chép  dưới  mọi 

hình thức”. Sách này tôi không xem, vì sao tôi không xem? Vì tôi nghĩ 

họ  viết  chẳng  có  gì  hay,  vì  tâm  họ  rất  tự  tư,  họ  không  có  ý  lợi  ích  đại 

chúng.  Tôi  không  muốn  lãng  phí  thời  gian  và  tinh  thần,  nên  tôi  không 

xem  mấy sách như thế. Nếu ở sau in: “hoan nghênh  ấn tống, công đức 

vô lượng”. Sách này tôi xem kỷ từ đầu đến cuối, vì sao vậy? Vì tâm họ 

rộng rãi, họ không có ý niệm tự tư tự lợi. Đây là người tốt, đây là thiện 

nhân, sách của họ nên đọc, cho nên tôi đọc sách không giống với người 

khác. 

Riêng  tôi,  như  mấy  năm  lại  đây,  băng  ghi  âm  và  CD  giảng  kinh 

nhiều vô số, thông kê tất cả có mấy nghìn loại. Thư tịch cũng có không 

ít, tôi hoàn toàn không có bản quyền, hoan nghênh ấn tống, hoan nghênh 

lưu  thông.  Người  ta  có  thể  lưu  thông,  ấn  tống  sách  đĩa  của  tôi,  tôi  rất 

cảm  kích,  coi  như  họ  coi  trọng  tôi.  Nếu  họ  không  coi  trọng  tôi,  vì  sao 

phải  mất  nhiều  tiền  như  vậy  để  làm  việc  này?  Tôi  hà  tất  phải  hạn  chế 

người khác không được ấn tống, không được lưu thông. Vậy chúng tôi 

giúp chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui, vĩnh viễn không đạt 

được ý nguyện này. Cho nên chúng tôi hoàn toàn không có bản quyền, 

mà còn hoan nghênh mọi người ấn tống lưu thông. 

Đối  với  vấn  đề  sanh  tử  đã  tham  thấu,  nhìn  thấu,  biết  được  chân 

tướng sự thật này, cho nên không có ý niệm tham sống sợ chết. Bất luận 

khi nào, bất luận phương thức tử vong nào, đều hoan hỷ an vui, vì sao 

vậy?  Vì  biết  sau  khi  xả  thân  thân  này,  lập  tức  thay  một  thân  khác  tốt 

hơn, thù thắng hơn hiện tại. Tôi có niềm tin, có sự chắc chắn. 

 “Nhân  sinh  thế  gian,  duy  tử  sanh  vi  trọng,  viết  yêu  thọ,  tắc  nhất 

 thiết thuận nghịch, giai cai chi hỉ”. “Cai”  là bao gồm, chỉ cần thấu triệt 

cửa  ải  này,  tất  cả  mọi  tương  đối  trong  cảnh  giới,  ta  đều  được  tự  tại. 

 “Nhất thiết thuận nghịch”,  thuận cảnh hay nghịch cảnh, thiện duyên hay 

ác  duyên  trong  nhân  sự  hoàn  cảnh,  đều  bao  gồm  trong  đó.  Bao  gồm 

trong  đó  là  gì?  Là  không  hai.  Chúng  ta  phải  nhập  vào  cảnh  giới  này, 

trong đời này không tránh khỏi gặp phải có một số người tốt với chúng 

ta, quan tâm chúng ta, đây là có ân huệ. Có một số người bất mãn chúng 

ta, ác ý hủy báng, hãm hại, sỉ nhục đều có. Chúng ta dùng tâm như thế 

nào đối đãi họ? Dùng tâm cảm ân đối đãi họ. Người tốt với tôi, tôi cảm 

kích  họ,  họ  giúp  đỡ  tôi  rất  nhiều.  Người  không  tốt  với  tôi,  người  hủy 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



45 

báng tôi, người sỉ nhục tôi, người hãm hại tôi, tôi cũng rất cảm kích họ. 

Cảm kích họ điều gì? Vì họ làm tiêu nghiệp chướng cho tôi, thành tựu 

đức hạnh cho tôi. Nghĩa là nói, họ dùng thủ đoạn này đối với tôi, xem 

tâm tôi có bình đẳng chăng, tâm tôi còn sân nhuế  chăng? Nếu như tôi 

còn  có  một  niệm  sân  nhuế,  một  một  niệm  trả  thù,  thì  tôi  là  phàm  phu, 

công  phu  không  tiến  bộ.  Họ  đối  đãi  với  tôi  như  thế,  đồng  nghĩa  nói  là 

khảo nghiệm, tôi vượt qua được thử thách rồi. Tôi không có ác ý hay ý 

niệm trả thù họ, không những không có ý trả thù, mà còn cảm kích họ, 

cảm ân họ. 

Cho  nên  trước  Phật  đường  nhỏ  của  tôi_những  oán  thân  trai  chủ, 

những người không tốt đối với chúng tôi, tôi đều cúng bài vị trường sanh 

cho  họ,  ngày  ngày  tụng  kinh  lạy  Phật  cầu  phúc  cho  họ,  không  giống 

nhau. Dù quý vị hãm hại tôi như thế nào đi nữa, tôi vẫn cầu nguyện cho 

quý vị, tôi xem quý vị chẳng khác nào Phật Bồ Tát. Vì sao quý vị không 

tốt với tôi? Vì quý vị không hiểu về tôi lắm, tất cả đều phát sanh từ sự 

ngộ nhận, hà tất phải tính toán so đo? Tính toán so đo là sai lầm của tôi. 

Tôi không tính toán so đo, mà còn cảm ân, tôn kính. Khi quý vị gặp khó 

khăn, cần tôi giúp, tôi sẽ toàn tâm toàn lực giúp quý vị. Đây là đạo lý 

làm người, cần phải thấu triệt “bất nhị pháp môn”.   

Pháp môn bất nhị là nhà Phật nói, chúng ta từ đây để xem những gì 

Mạnh tử nói, Nho gia cũng khế nhập pháp môn bất nhị, Nho và Phật là 

một  không  phải  hai.  Sau  đó  chúng  ta  lại  quan  sát  tường  tận,  rất  nhiều 

điển tịch của các tôn giáo trong  thế gian, trong  mắt tôi toàn là bất nhị 

pháp môn. Tôi học Phật, nhưng tôi đi vào giáo đường của các tôn giáo 

khác, tôi lễ bái, tôi cung kính. Rất nhiều người thấy vậy cảm thấy rất kỳ 

lạ, tôi nói chẳng có gì kỳ lạ cả, tất cả chúng thần là một không phải hai. 

Thôi, hôm nay chúng ta tạm dừng tại đây. 



Hết tập 4 



Liễu Phàm Tứ Huấn 

Tập 5 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



46 

Thời gian:17.04.2001 

Địa điểm: Đài Truyền Hình Phụng Hoàng Thâm Quyến_Trung 

Quốc 

 

Chư vị đồng học, xin chào mọi người! 

Thiền sư Vân Cốc nói tiếp rằng : “Chí tu thân dĩ sĩ chi, nãi tích đức 

 kỳ thiên chi sự. Viết tu, tắc thân hữu quá ác, giai đương trị nhi khứ chi. 

 Viết  sĩ,  tắc  nhất  hào  kí  du,  nhất  hào  tương  nghênh,  giai  đương  trảm 

 tuyệt chi hỉ. Đáo thử địa vị, trực tạo tiên thiên chi cảnh, tức thử tiện thị 

 thực học”. 

Đoạn này là nói đến tu thân. Mạnh tử nói câu “tu thân dĩ sĩ chi”,  là 

nói mình phải tu dưỡng đức hạnh từng giờ từng phút. Cho đến  “tích đức 

 kỳ thiên chi sự”. “Tu”  nghĩa là tu sửa, đây thuộc về công phu tu dưỡng . 

 “Thân”  có lỗi lầm, có hành vi ác, cần phải đoạn tận nó vĩnh viễn.  “Sĩ”  

là  chờ  đợi,  gọi  là  “nước  chảy  thành  sông”.  Trong  này  cấm  kỵ  nhất  là 

không  được  có  tâm  cầu  may  và  suy  nghĩ  vượt  giới  hạn,  cũng  không 

được  để  cho  ý  niệm  trong  tâm  loạn  khởi  loạn  động.  “Tương  nghênh”  

nghĩa là khởi diệt của ý niệm, đều phải đoạn tuyệt nó:  “Giai đương trảm 

 tuyệt”,  đây là công phu thật sự. Đến địa vị này, là hoàn toàn khôi phục 

tánh đức. Cảnh giới này trong nhà Phật gọi là cảnh giới của đại Bồ Tát. 

 “Tức thử tiện thị thực học”,  là học vấn thực thụ. Mạnh tử nói rất hay: 

“học vấn chi đạo vô tha, cầu kỳ phóng tâm nhi dĩ hỷ”. “Phóng tâm” là 

gì?  Là  vọng  tưởng,  tạp  niệm,  phân  biệt,  chấp  trước,  học  vấn  thật  sự  là 

gì? Là có thể đoạn tất cả những điều này, đây là học vấn thực thụ. Đây 

hoàn toàn có thể khôi phục tự tánh, khôi phục bản tâm. Tự tánh vốn đầy 

đủ vô lượng trí tuệ, vô lượng đức năng, vô lượng tướng hảo. Đây là có 

cầu tất ứng, nguyên lý thật sự có cầu sẽ được, nguyên lý thật sự tức là 

chúng ta nhất định phải có niềm tin. Thật sự nương theo lý luận phương 

pháp này để tu, có gì mà không cầu được? Pháp thế xuất thế gian không 

có gì không cầu được. 

Đoạn  văn  bên  dưới  lại  nói:   “Nhữ  vị  năng  vô  tâm,  đản  năng  trì 

 Chuẩn Đề chú, vô ký vô số, bất linh gián đoạn, trì đắc thuần thục, ư trì 

 trung  bất  trì,  ư  bất  trì  trung  trì,  đáo  đắc  niệm  đầu  bất  động,  tắc  linh 

 nghiệm hỉ”. Đạo lý này là “thành tức linh, thành tức minh”  ,  chúng ta là 

phàm  phu,  phàm  phu  không  thể  đạt  được  vô  tâm,  nghĩa  là  vô  niệm, 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



47 

phàm phu đều có niệm. Làm sao khống chế ý niệm này? Làm sao tiêu 

diệt  ý  niệm  này?  Như  vậy  phải  dùng  phương  pháp,  Thiền  sư  Vân  Cốc 

dạy Liễu Phàm phương pháp trì chú. 

Có người đọc cuốn sách này, nghe tôi nói những lời này, quay lại 

hỏi  tôi,  thầy  ơi!  Chúng  con  có  cần  niệm  chú  Chuẩn  Đề  chăng?  Hay  là 

tiếp tục niệm Phật A Di Đà? Có không ít người hỏi câu này. Do đây có 

thể biết, học tập mà không dụng tâm, quý vị nghe không hiểu ý nghĩa. 

Không phải ở trước đã nói với quý vị rồi sao? Họa phù, tham thiền, trì 

chú, niệm Phật có hiệu quả như nhau. Phương pháp kỹ xảo không giống 

nhau, nhưng mục đích và nguyên lý hoàn toàn tương đồng. Họ niệm chú 

Chuẩn  Đề,  chúng ta  niệm  Phật  A  Di  Đà,  nhưng phải  nhớ  mấy  câu  bên 

dưới, đây là nguyên tắc chung:  “vô ký vô số”.  Điều này phải xem người 

như thế nào, hàng trung thượng căn tánh có thể dùng phương pháp này, 

hàng trung hạ căn tánh tốt nhất là nhớ số. Cho nên chúng ta dùng chuỗi, 

dùng chuỗi để làm gì? Để nhớ số lượng, một ngày nhất định phải nhớ số 

lượng bao nhiêu, như vậy có thể tiêu trừ vọng niệm. Công phu có thể đạt 

được tinh tấn mà không giải đãi, đây là công phu sơ bộ. Chư vị nên nhớ, 

dùng  khoảng  mấy  mươi  năm  sau,  vọng  niệm  ít  đi,  tâm  địa  ngày  càng 

thanh tịnh, lúc này không cần nhớ số nữa. Vì sao vậy? Vì nhớ số vẫn là 

phân tâm, đây là phương pháp bất đắc dĩ lúc sơ học. Nhớ số lượng, là 

một  ngày  nhất  định  phải  niệm  mấy  vạn  câu  Phật  hiệu,  niệm  năm  vạn 

câu,  niệm  mười  vạn  câu.  Đây  là  công  phu  sơ  bộ,  công  phu  thuần  thục 

không  nhớ  số  lượng,  nghĩa  là  không  bị  phân  tâm.  Niệm  Phật  hiệu  câu 

này tiếp câu kia, không nhớ không đếm, như vậy tâm quý vị, niệm niệm 

trú  trong  Phật  hiệu,  vọng  niệm  tự  nhiên  không  sanh.  Công  phu  niệm 

Phật quý  ở chỗ không hoài nghi, không gián đoạn, không xen tạp. Khi 

công  phu  thuần  thục,  đến   “trì  trung  bất  trì,  bất  trì  trung  trì”,   nghĩa  là 

niệm và không niệm hợp thành một, niệm và không niệm là một không 

phải hai, quý vị nhập vào pháp môn bất nhị, công phu niệm Phật đạt đến 

cứu  cánh.  Cho  nên  chúng  ta  dùng  phương  pháp  niệm  Phật  hay  trì  chú 

đều giống nhau, công phu có rất nhiều tầng lớp, bản thân nhất định phải 

biết. 

Ngày nay chúng ta nhất định phải dùng phương pháp nhớ số, nhớ số 

là công phu thấp nhất. Từ nhớ số nâng lên không nhớ không số, tiếp tục 

nâng lên trì mà không trì, không trì mà trì, đó là cảnh giới thứ ba. Chư vị 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



48 

hiểu  được  đạo  lý  này,  sẽ  đạt  được  sự  linh  nghiệm    này.  Nguyên  lý  của 

linh nghiệm là “thành tức linh”, linh gọi là cảm ứng . “Thành tức minh”, 

minh là nói trí tuệ hiện tiền. 

Thiền sư Vân Cốc dạy Liễu Phàm, đến đây là chấm dứt. Tiếp theo là 

nói về trải nghiệm tu trì của Liễu Phàm tiên sinh, làm sao để đem những 

lời khai thị của thiền sư Vân Cốc, hoàn toàn thực hiện trong tư tưởng và 

hành vi của mình. Đây là chân công phu, rất đáng cho chúng ta học tập. 

 “Dư  sơ  hiệu  học  hải,  thị  nhật  cải  hiệu  Liễu  Phàm”.   Chúng  ta  từ 

 “hiệu”  của ông, cũng có thể thấy được cách làm người của Liễu Phàm. 

Ông thích đọc sách, hiếu học, nhưng tập khí rất nặng.  Học Hải,  khẩu khí 

này  rất  lớn,  chúng  ta  có  thể  cảm  nhận  rất  rõ  ràng  về  sự  cống  cao  ngã 

mạn, ông đích thực là người như vậy. Bắt đầu từ ngày hôm nay, sau khi 

tiếp thu giáo huấn của thiền sư Vân Cốc, ông cải hiệu thành Liễu Phàm ,  

ông đã đổi hiệu của mình, không dùng hai chữ Học Hải nữa, đổi thành 

Liễu Phàm.   “Liễu”  là thấu triệt, liễu thoát,  “Phàm”  là phàm phu. 

 “Cái ngộ lập mệnh chi thuyết, nhi bất dục lạc, phàm phu khoa cữu 

 dã” . Bây giờ đã hiểu, biết rằng vận mệnh có thể thay đổi.  “Số”  là có thể 

đột phá, không muốn tiếp tục làm phàm phu, nhất tâm muốn vượt thoát, 

cho nên đổi hiệu thành Liễu Phàm . “Tùng thử nhi hậu, chung nhật căng 

 căng, tiện giác dữ tiền bất đồng. Tiền nhật chỉ thị, du du phóng nhậm, 

 đáo thử tự hữu, chiến du dịch lợi cảnh tượng. Tại am thất ốc lậu trung, 

 thường khủng đắc tội, thiên địa quỷ thần, ngộ nhân tắng ngã hũy ngã, tự 

 năng yêm nhiên dung thọ”.  Đây là hiện tượng công phu tu trì mới đắc 

lực, chúng ta phải thường khảo nghiệm mình, phải siêng năng phản tỉnh. 

Ngày hôm nay chúng ta có để thời gian trôi qua một cách vô ích chăng? 

Nếu công phu mình không đắc lực, tức ngày nay trôi qua vô ích. 

Ngạn ngữ ngày xưa thường nói, thời gian rất quý báu, “tấc vàng khó 

mua  được  tấc  thời  gian”,     thời  gian  trôi  qua không  trở  lại  được.  Người 

thật sự thành công, bất luận là thế pháp hay Phật pháp, không ai không 

quý  trong  thời  gian.  Ngày  ngày  cầu  tinh  tấn,  một  ngày  cũng  không  để 

trôi qua uổng phí, hạng người này nhất định thành tựu. 

Từ lúc này Liễu Phàm mới thật tinh tấn tu học, mỗi ngày đều y theo 

công quá cách để tự kiểm điểm công phu của mình. Mỗi ngày nơm nớp 

lo sợ, do đó cảm thấy không giống trước đây. Trước đây cuộc sống mỗi 

ngày là ưu nhàn phóng túng   qua đi, không lưu ý đến, bây giờ cảm thấy 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



49 

mình  có  sự  thấp  thỏm,  có  một  chút  cảnh  tượng  khác  nhau.  Từng  giây 

từng phút nhắc nhở mình, chỉ sợ mình khởi ác niệm, nói sai, làm sai, ông 

có ý niệm cảnh giác này. 

“Thường khủng đắc tội thiên địa quỷ thần”. Những người này sống 

khác tầng không gian với chúng ta, tầng cao có thể nhìn thấy tầng thấp, 

tầng thấp không thấy được ở tầng cao. Ví như chúng ta nhìn thấy kiến, 

loài  bò  sát  nhỏ,  chúng  sống  trong  không  gian  hai  chiều,  chúng  ta  sống 

trong không gian ba chiều. Chúng ta hiểu về chúng, nhưng chúng không 

biết gì về chúng ta. Cùng một đạo lý, sống trong không gian bốn chiều, 

không  gian  năm  chiều,  tức  là  bây  giờ  chúng  ta  nói  đến  thiên  địa  quỷ 

thần. 

Có người hỏi tôi: Thiên địa quỷ thần có thật không? Tôi cũng không 

nói với họ là có thật hay giả, tôi nói với họ_vì bây giờ họ đang học khoa 

học, họ tin vào khoa học. Các nhà khoa học nói, sinh vật của tầng không 

gian khác nhau, chính là người xưa cũng như trong kinh Phật gọi là thiên 

địa  quỷ  thần.  Tầng  không  gian  họ  sống  cao  hơn  chúng  ta,  họ  biết  về 

chúng  ta,  chúng  ta  không  biết  về  họ.  Cho  nên  thiên  địa  quỷ  thần  là  có 

thật,  không  phải  giả.  Những  người  này,  chỉ  cần  tâm  địa  chúng  ta  chân 

thành, thanh tịnh, chúng ta cũng có thể đột phá giới hạn của không gian, 

giao tiếp cùng họ, câu thông với họ, chẳng phải không làm được. Chúng 

ta sống trong không gian ba chiều, giao tiếp với không gian bốn chiều và 

không gian năm chiều không phải là chuyện khó, nhưng tầng không gian 

cao  hơn  nữa thì không dễ. Giống như chúng ta là  một người dân bình 

thường, chúng ta giao tiếp với trưởng thôn rất dễ dàng, thường gặp mặt. 

Nếu  chúng  ta  muốn  gặp  tổng  thống, bộ  trưởng  thì  rất  khó  khăn,  vì sao 

vậy? Vì địa vị họ quá cao, không dễ gặp được họ. Đạo lý này giống như 

vậy. Cho nên không gian bốn chiều, năm chiều rất gần chúng ta, giống 

như thôn trưởng và tổ trưởng của chúng ta vậy, dễ tiếp cận. 

Như thiên thần, thiên thần có trời dục giới, trời sắc giới, trời vô sắc 

giới, cảnh giới này cao, chúng ta không dễ giao tiếp với họ. Cần phải có 

định công thâm sâu, định công bình thường không làm được, trong kinh 

thường  gọi  là  “thiền  định  thậm  thâm”  .   Đối  với  Như  Lai  quả  địa,  đích 

thực  đạt  được  nhất  niệm  bất  sanh,  thanh  tịnh  đến  tột  cùng,  do  đó  vô 

lượng vô biên tầng không gian đều đột phá, không gian họ sống quá lớn, 

lớn vô cùng. Hư không pháp giới vô sở bất tri, vô sở bất năng. Câu nói 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



50 

này là thật, tuyệt đối không phải là khen ngợi hay là khoa trương, mà rất 

thực tế. 

Trong kinh Đức Phật dạy chúng ta, ngài có năng lực này, chúng ta 

có năng lực này chăng? Đức Phật nói tất cả  đều có, tất cả  chúng sanh 

đều có năng lực này. Bây giờ ta không có năng lực này, là vì hiện tại ta 

có chướng ngại. Chướng ngại gì? Là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, 

những thứ này chướng ngại ta. Chỉ cần buông bỏ những thứ này, trí tuệ 

liền hiện tiền, năng lực hiện tiền, nghĩa là chúng ta có năng lực đột phá 

các  tầng  không  gian  khác  nhau.  Ta  có  thể  giao  tiếp  với  thiên  địa  quỷ 

thần,  đều  thấy  được  họ.  Tuy  hiện  tại  chúng  ta  không  có  năng  lực  này, 

tâm còn động loạn, không có năng lực đột phá. Nhưng cần phải biết, trời 

đất quỷ thần nhìn thấy chúng ta. Chúng ta khởi tâm động niệm phải nghĩ 

rằng, họ đang  ở bên cạnh chúng ta, do đó không dám  khởi ác niệm, tự 

nhiên từ bỏ hành vi ác. Đạt đến hiệu quả đoạn ác tu thiện, thay đổi bản 

thân. 

Bên  dưới  đưa  ra  ví  dụ,  gặp  người  oán  hận  mình,  ghét  mình,  có 

người hủy báng mình. Trước đây Liễu Phàm tiên sinh gặp những người 

này, tuyệt đối không cam tâm tha thứ cho họ, nhất định phải trả thù. Bây 

giờ ông đã hiểu, không báo thù nữa, tâm đã bình. Có thể  “an nhiên dung 

 thọ” ,  tâm  lượng  rộng  lớn  hơn,  có  thể  bao  dung,  đây  là  công  phu  tu  trì 

đắc lực. 

 Đến  năm  sau,   chư  vị  phải  nhớ  rằng,  năm  35  tuổi  Liễu  Phàm  tiên 

sinh gặp thiền sư Vân Cốc,  năm sau là 36 tuổi. Đến năm sau  “lễ bộ thi 

 khoa  cử”,  “khoa cử”   đây  là  cuộc  thi  của  lễ  bộ.  “Khổng  tiên  sinh  toán 

 cai đệ tam” , ông tham gia thi lần này, Khổng tiên sinh xem cho ông ta, 

ông ta thi đứng thứ ba.  “Hốt khảo đệ nhất”,  đây chính là công phu tu trì 

của  ông  thay  đổi  vận  mệnh  của  ông,  ông  thi  đứng  thứ  nhất.  “Kỳ  ngôn 

 bất  nghiệm”,   Khổng  tiên  sinh  xem  cho  ông,  lần  đầu  tiên  không  ứng 

nghiệm.  “Nhi thu nhi trung thức hỉ”,  mùa thu năm nay, ông thị dậu cử 

nhân,  số  mệnh  ông  không  có  thi  đậu  cử  nhân.  Đây  là  hiệu  quả  cải  tạo 

vận  mệnh,  ứng  nghiệm  rất  rõ  ràng,  chư  vị  nên  nhớ,  chỉ  mới  một  năm! 

Phàm khi sửa đổi bản thân, khi mới bắt đầu tâm luôn dõng mãnh. Trong 

nhà Phật thường nói, học Phật năm đầu tiên Phật ở trước mắt, học Phật 

năm thứ hai Phật tại chân trời, học Phật năm thứ ba Phật hóa thành mây 

khói, không còn nữa, đây là bệnh chung của con người. Năm đầu tiên có 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



51 

thể  nói  Liễu  Phàm  tiên  sinh  rất  dõng  mãnh  tinh  tấn,  về  sau  cũng  thoái 

chuyển, tuy thoái chuyển, nhưng ông luôn giữ tâm cảnh giác, vẫn rất nỗ 

lực, nhưng tiến bộ rất chậm không bằng năm đầu tiên. Năm đầu tiên tiến 

bộ  rất  nhanh,  về  sau  tiến  bộ  chậm  chạp.  Ở  sau  ông  có  kiểm  điểm  lại 

mình, đây là điều khó được ở ông ta. 

 “Nhiên  hành  nghĩa  vị  thuần”,   ông  tự  kiểm  điểm,  tôi  đoạn  ác  tu 

thiện chưa thuần lắm, còn xen tạp quá nhiều.  “Kiểm thân đa ngộ”,  kiểm 

thảo  hành  vi  của  mình,  quá  nhiều  sai  lầm.  “Hoặc  kiến  thiện,  nhi  hành 

 chi  bất  dũng”,   biết  rằng  cần  phải  siêng  năng  nỗ  lực  thực  hành,  nhưng 

thực  hành  chưa  đủ,  chưa  tận  tâm.  “Hoặc  cứu  nhân,  nhi  tâm  thường  tự 

 nghi.  Hoặc  thân  miễn  vi  thiện,  nhi  khẩu  hữu  quá  ngôn.  Hoặc  tĩnh  thời 

 thao trì, nhi túy hậu phóng dật. Dĩ quá chiết công, nhật thường hư độ”.  

Đây là ông tự kiểm điểm, trước đây tu hành, có thể nói đây là hiện tượng 

bình thường, mỗi người tu hành đều phải trải qua. Đừng chán nản, đừng 

sợ hãi, không được thoái chuyển, trong sự chậm chạp cũng phải cầu tiến 

bộ  là  được.  Lúc  nào  cũng  tiến  bộ,  tiến  bộ  không  nhiều,  nhưng  chỉ  cần 

tiến bộ là được. Chư vị phải biết rằng, không tiến tức lui, điều này thật 

đáng sợ. Không được nói hôm nay mình không có tiến bộ, nhưng cũng 

không có thoái lui, trên thực tế ta đã thoái lui. 

 “Tự kỷ tị tuế phát nguyện”,  kỷ tị là năm 35 tuổi, chính là sau khi 

gặp thiền sư Vân Cốc, ông phát nguyện đoạn ác tu thiện. “Trực chí kỷ 

mão  tuế,  lịch  thập  dư  niên,  nhi  tam  thiên  thiện  hành  thỉ  hoàn”.  Phát 

nguyện làm 3000 việc thiện, suốt mười năm, từ 35 tuổi đến 45 tuổi mới 

hoàn thành 3000 việc thiện. Do đây có thể biết, 3000 điều thiện khó thực 

hành  biết  bao,  nhưng  ngày  nào  ông  cũng  làm.  Mười  năm,  3600  ngày, 

tính bình quân một ngày ông làm chưa được  một việc tốt, cũng may là 

ngày nào ông cũng làm. Chúng ta biết chân tướng sự thật này, hy vọng 

chúng  ta  có  thể  dõng  mãnh  hơn  ông  ta,  ít  nhất  một  ngày  làm  một  việc 

tốt, có thể làm hai ba việc lại càng tốt hơn. Ngày ngày đừng gián đoạn, 

như vậy hiệu quả của chúng ta chắc chắn hơn Liễu Phàm tiên sinh. 

Bên dưới ông nói tiếp:  “Thời, phương tùng Lý Tiệm Am nhập quan, 

 vị  cập  hồi  hướng,  Canh  thìn  nam  hoàn,  thỉ  thỉnh  Tánh  Không,  Huệ 

 Không  chư  thượng  nhân,  tựu  đông  tháp  thiền  đường  hồi  hướng.  Toại 

 khởi cầu tử nguyện, diệc hứa hành tam thiên thiện sự. Tân tị sanh nam 

 Thiên  Khải” .  Đây  là  tự  thuật,  ông  làm  3000  việc  thiện  trước  là  để  cầu 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



52 

công  danh,  ông  thị  đậu  cử  nhân,  rất  ứng  nghiệm,  nhưng  dùng  hết  thời 

gian mười năm. Tiếp theo ông phát nguyện làm 3000 việc thiện để cầu 

con trai, quả là hiếm thấy. 

Lúc  ông  46  tuổi,  Canh  thìn  là  46  tuổi,  sau  khi  trở  về,  mời  những 

người xuất gia như sư Tánh Không, sư Huệ Không, ở thiền đường Đông 

Tháp hồi hướng, mười năm đã hoàn thành 3000 việc thiện. Sau khi hồi 

hướng, ông lại phát nguyện cầu sinh con, cũng hứa làm 3000 việc thiện, 

hiệu nghiệm này cũng rất nhanh. Đến năm thứ hai, Tân tị là năm thứ hai, 

Liễu Phàm tiên sinh 47 tuổi, sanh đứa con đầu lòng tên là Thiên Khải. 

 “Dư  hành  nhất  sự,  tùy  dĩ  bỉ  ký,  nhữ  mẫu  bất  năng  thư,  mỗi  hành 

 nhất sự, triếp dụng nga mao quản, ấn nhất châu khuyên, ư lịch nhật chi 

 thượng”.  Vì đoạn ác tu thiện có hiệu quả tốt như thế, nên tín tâm tăng 

trưởng, hành thiện càng khẩn thiết. Hay nói cách khác, đoạn ác tu thiện 

ngày càng thuận lợi, hiệu nghiệm ngày càng rõ ràng. Ông hằng ngày tu 

trì vẫn dùng công quá cách, ghi lại trong công quá cách.  “Nhữ mẫu bất 

 năng  thư”, đây  là  nói  vợ  ông,  vợ  ông  không  biết  chữ,  không  có  học. 

Làm một việc tốt, bà dùng lông Ngỗng chấm vào chu sa, chu sa là màu 

đỏ vòng một vòng trên tờ lịch, hôm nay làm được việc tốt, dùng phương 

pháp này để ghi lại. 

Bên dưới đưa ra ví dụ:  “Hoặc thí thực bần nhân”,  đây là việc tốt, 

thấy người nghèo khó, tự mình bố thí một ít thức ăn cho họ.  “Hoặc mại 

 phóng sanh mạng”. P hóng sanh là cơ duyên, đừng đặc biệt đi mua. Mỗi 

ngày đi chợ mua thức ăn, thấy những động vật sống này, sau khi mua, 

chúng  đích  thực  có  thể  sống  liền  mua.  Nếu  thấy  chúng  như  thế,  mua 

phóng  sanh  mà  chúng  cũng  không  sống  được,  như  vậy  thì  không  cần 

mua. Cho nên mỗi ngày gặp phải thì mua một ít, mua xong thì thả liền. 

Việc tốt giống như thế : “Nhất nhật hữu đa chí thập dư khuyên giả”,  có 

thể  thấy  ông  làm  việc  thiện  rất  cần  mẫn,  rất  siêng  năng.  “Chí  quý  mùi 

 bát nguyệt, tam thiên chi số dĩ mãn” . Năm quý mùi, Liễu Phàm tiên sinh 

49 tuổi. Ở trước là năm Canh thìn phát nguyện, đến quí mùi là bốn năm. 

3000 việc thiện trước mười năm hoàn thành, lần thứ hai phát nguyện làm 

3000 việc thiện, bốn năm là hoàn thành, có thể thấy càng làm càng thuận 

lợi. 

 “Phục thỉnh Tánh Không bối, tựu gia đình hồi hướng” . Ông làm rất 

như  pháp,  cũng  rất  siêng  năng,  làm  theo  quy  củ.  Làm  xong  3000  việc 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



53 

thiện  này,  lần  này  mời  thầy  đến  nhà  hồi  hướng,  tụng  kinh  hồi  hướng. 

 “Cửu  nguyệt  thập  tam  nhật”,   ngày  13  tháng  9  cùng  năm.  “Phục  khởi 

 cầu trung tiến sĩ nguyện”,  ý muốn của ông ngày càng cao, là hy vọng thi 

đậu tiến sĩ, ngày xưa tiến sĩ là học vị cao nhất.  “Hứa hành thiện sự nhất 

 vạn  điều,  Bính  thân  đăng  đệ”.   Bính  thân  lại  thêm  bốn  năm  nữa.  Phát 

nguyện  này  bốn  năm  sau,  quả  nhiên  đăng  đệ,  thi  đậu  tiến  sĩ,  năm  này 

Liễu Phàm tiên sinh 52 tuổi.  “Thọ Bảo Để tri huyện” , sau khi đậu tiến 

sĩ, triều đình phân ông đến làm tri huyện  ở  huyện Bảo Để. Ông nhậm 

chức ở Bảo Để bảy năm, chính là năm 1586 đến năm 1592, bảy năm này 

ông làm tri huyện ở Bảo Để. 

Sau  khi  nhậm  chức,  ông  nói:   “Dư  trị  không  cách  nhất  sách,  danh 

 viết trị tâm thiên, thần khởi tọa đường, gia nhân huề phó môn một. Trị 

 án  thượng,  sở  hành  thiện  ác,  tiêm  tất  tất  ký.  Dạ  tắc  thiết  trác  ư  đình, 

 hiệu  triệu  duyệt  đạo,  phần  hương  cao  đế”.   Liễu  Phàm  tiên  sinh  làm 

không tệ, rất siêng năng, rất như pháp. Sau khi làm tri huyện, ông chuẩn 

bị một cuốn sách, cuốn sách này là giấy trắng, lấy tựa là Trị Tâm Thiên, 

đối  trị  ác  niệm  trong  tâm.  Mỗi  sáng  sớm  thức  dậy  tọa  đường,  “tọa 

đường” tức hiện nay gọi là đi làm, làm việc. Tùy tùng của ông đem theo 

cuốn sách này, giao cho nhân viên ở chỗ làm việc. Những người hầu của 

ông, để nó trên bàn làm việc. Những việc thiện ác ông làm mỗi ngày đều 

được ghi chép lại. Buổi tối thiết  một bàn án trong sân, học theo Triệu 

Duyệt  Đạo.  Triệu  Duyệt  Đạo  là  người  thời  nhà  Tống,  thời  Tống  Nhân 

Tông ông làm Ngự sử, làm người công chánh vô tư, cho nên đương thời 

gọi ông là Thiết Diện Ngự Sử. Mỗi buổi tối ông đều đặt hương án trong 

sân, cầu nguyện với thượng đế. Viết tất cả việc thiện ác mình làm trong 

một ngày thành sớ văn, giống như báo cáo lên thượng đế vậy. Do đây có 

thể biết, người này đại công vô tư, tuyệt đối không che dấu lỗi lầm của 

mình. Cũng dùng phương pháp này đoạn ác tu thiện, ngày ngày đều như 

vậy, điều này rất khó được. Nói cách khác, nếu là việc xấu, việc không 

dám  nói  với  thượng  đế,  ông  tuyệt  đối  không  dám  làm.  Chẳng  những 

không dám làm, mà ý niệm cũng không dám khởi lên. Do đó đến lúc lớn 

tuổi, hiệu quả đoạn ác tu thiện ngày càng thù thắng hơn. 

 “Nhữ mẫu kiến sở hành bất đa, Triếp Tần Xúc viết: Ngã tiền tại gia, 

 tương trợ vi thiện, cố tam thiên chi số đắc hoàn, kim hứa nhất vạn, nha 

 trung  vô  sự  khả  hành,  hà  thời  đắc  viên  mãn  hô”. Đây  là  nói  mẹ  của 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



54 

Thiên  Khải,  chính  là  vợ  ông  thấy  trong  huyện  nha  này_   “Huyện  nha”  

tương đương với  ủy ban huyện bây giờ, trong  ủy ban huyện không có 

việc thiện nào để làm. Trước đây ở nhà, thường đi ra bên ngoài, làm việc 

thiện dễ hơn. Bây giờ làm quan, phu nhân của tri huyện đi đến đâu cũng 

có người tiếp đãi. Hay nói cách khác, không có cơ hội để làm việc thiện, 

do đó bà rất ưu sầu lo lắng. Bây giờ ông hứa làm mười ngàn điều thiện, 

biết đến bao giờ mới có thể làm xong? Đây là nhắc nhở Liễu Phàm tiên 


sinh, Liễu Phàm nghe xong cũng rất áo não. Ông có cảm ứng . “Dạ gian, 

 ngẫu  mộng  kiến  nhất  thần  nhân.  Dư  ngôn,  thiện  sự  nan  hoàn  chi  cố. 

 Thần viết: Chỉ giảm lương nhất tiết, vạn hạnh câu hoàn hỉ”.  Đây là cảm 

ứng, tâm chân thành liền có cảm ứng. Buổi tối lúc ông ngủ, mơ thấy một 

vị thần, mộng thấy thiên thần. Ông nói với thiên thần, con hứa làm mười 

ngàn việc thiện, sợ rằng rất khó mãn nguyện. Vị thần nói với ông, thiện 

nguyện của ông đã viên mãn, chính là nhờ việc giảm lương thực.  “Vạn 

 hạnh câu hoàn”,  ông đã viên mãn. Thiên thần nhắc nhở ông, đích thực 

có việc này. 

Bên dưới ông nói:  “Cái Bảo Để chi điền”,  đây là cho thuê ruộng. 

 “Mỗi mẫu nhị phân tam li thất hào”,  ông cảm thấy thuế ruộng quá nặng, 

sau khi lên làm huyện trưởng, giảm nhẹ thuế ruộng.  “Dư vi khu xứ, giảm 

 chí nhất phân tứ li lục hào, ủy hữu thử sự”.  Đích thực có việc này, đây 

là  việc  lúc  ông  làm  huyện  trưởng  từng  làm,  mộng  thấy  thiên  thần  biết 

được.  “Tâm  phả  kinh  nghi”,   việc  này  sao  thiên  thần  lại  biết!  Nói  với 

ông, chính là việc này đã viên mãn mười ngàn việc thiện của ông. 

 “Thích Huyễn Dư thiền sư, tự Ngũ Đài lai, dư dĩ mộng cáo tri, thả 

 vấn thử sự nghi tín phủ”.  Thiền sư Huyễn Dư ở Ngũ Đài sơn, họ quen 

nhau  nhiều  năm,  đến  Bảo  Để  gặp  Liễu  Phàm.  Ông  đem  chuyện  trong 

mộng thỉnh giáo thiền sư Huyễn Dư, lại hỏi lời thiên thần nói có thể tin 

chăng.  “Sư  viết:  Thiện  tâm  chân  thiết,  tức  nhất  hạnh,  khả  đương  vạn 

 thiện” . Đây là nói theo luận lý trong kinh điển, vì sao vậy? Vì thiện tâm 

chân thật thiết thực. Chân tâm không có phân biệt, không có chấp trước. 

Hôm nay ông nói làm 3000 việc thiện, mười ngàn việc thiện, mười vạn 

việc  thiện  đều  là  cảnh  giới  từ  trong  phân  biệt  chấp  trước  biến  hiện  ra, 

quý  vị  vẫn  còn  phạm  vi.  Nếu  làm  bằng  chân  tâm,  chân  tâm  không  có 

giới hạn, không có phân biệt, không có chấp trước, việc thiện nhỏ nhất 

cũng biến pháp giới hư không giới. Rất ít người hiểu được đạo lý này. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



55 

Cho  nên  Bồ  Tát  làm  điều  thiện  cực  kỳ  vi  tế,  việc  thiện  nhỏ  đó  có  thể 

biến  vô  lượng  vô  biên,  biến  thành  thiện  lớn.  Người  thế  gian  thường 

giống như Liễu Phàm  tiên sinh, hứa làm  mười ngàn việc thiện, làm rất 

gian nan, đó là thiện nhỏ. Vì sao vậy? Vì chưa thoát ly vọng tưởng phân 

biệt chấp trước. Hay nói cách khác, có vọng tưởng phân biệt chấp trước, 

việc  thiện  ông  làm  có  lượng,  có  hạn  lượng.  Nếu  lìa  khỏi  vọng  tưởng 

phân biệt chấp trước, ông tu cái thiện cực nhỏ cũng không có hạn lượng, 

trở  thành  vô  lượng  vô  biên.  Cho  nên  nói:  Một  hành  vi  có  thể  làm  vạn 

thiện, đây là nói với ông, thật ra một hành vi là vô lượng vô biên thiện 

lớn, chúng ta cần phải hiểu đạo lý này. Bởi thể  mở  rộng tâm lượng rất 

quan trọng, chúng ta làm việc thiện lớn nhỏ ở thế gian, có liên quan đến 

tâm  lượng  của  mình.  Tâm  lượng  càng  lớn  thì  hành  vi  nhỏ  biến  thành 

thiện lớn, nếu tâm lượng nhỏ hẹp, hành vi lớn cũng trở thành nhỏ, đạo lý 

này  không  thể  không  hiểu.  Hai  câu  này  là  nói  từ  lý,  sau  đó  đứng  trên 

phương  diện  sự  mà  nói.  “Huống  hợp  huyện  giảm  lương,  vạn  dân  thọ 

 phước hô”.  Việc thiện này của ông, vạn thiện đều viên mãn. Ông có thể 

giảm  thuế,  nông  dân  ở  huyện  này  đều  chịu  ân  huệ,  người  ở  huyện  này 

không chỉ mười ngàn nông dân, huống chi nông phu còn có người nhà. 

Gia đình họ còn có cha mẹ và vợ con, tất cả đều chịu ân huệ. Việc làm 

này của ông có thể nói là cách tu phước rất hay ở công môn. 

Người  ngày  xưa  vì  sao  phải  mong  cầu  khoa  đệ?  Vì  sao  hy  vọng 

được làm quan? Vì làm quan dễ  tu thiện, như bình dân  muốn tu  mười 

ngàn việc thiện, khó khăn biết nhường nào. Nếu làm huyện trưởng, chỉ 

cần  làm  một  việc,  thì  vạn  thiện  được  viên  mãn,  công  môn  dễ  tu  thiện. 

Ngược lại,  muốn làm ác cũng dễ. Nếu chê thuế  ruộng quá thấp,  muốn 

thu thuê nặng hơn, nhiều hơn một chút, tốt, quý vị vừa khởi niệm này đã 

tạo  thành  vạn  điều  ác,  đạo  lý  là  như  vậy,  thiện  ác  chỉ  trong  một  niệm 

này. Ngày xưa, chỉ có người làm quan có địa vị, có quyền thế mới dễ, 

tạo ác hay tu thiện đều tiện lợi, đều dễ dàng. 

Thời  đại  hiện  nay  không  giống  nhau,  thời  đại  này  tu  đại  thiện,  tạo 

đại ác trong rất nhiều ngành nghề đều có thể làm được. Mà dễ làm nhất 

không gì hơn được như bây giờ gọi là thế giới giải trí, thế giới điện ảnh, 

công ty quảng cáo. Quyền thao tác này hơn cả đế vương, hơn cả lãnh tụ 

quốc  gia.  Đặc  biệt  là  hiện  nay,  vệ  tinh  truyền  bá,  mạng  internet  truyền 

bá.  Nếu  chúng  ta  truyền  bá  là  chính  diện,  hành  thiện,  có  thể  khai  phát 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



56 

chúng  sanh,  quần  chúng  rộng  rãi.  Khiến  họ  có  thể  giác  ngộ,  khiến  họ 

biết đoạn ác tu thiện, tích lũy công đức. Quý vị truyền bá điều này một 

tiếng  đồng  hồ,  vượt  qua  vạn  điều  thiện  của  Liễu  Phàm  tiên  sinh.  Còn 

như chúng ta phát sóng tiết mục này là phản diện, dạy người sát đạo dâm 

vọng, thì tội lỗi một tiếng đồng hồ này tạo ra chính là địa ngục A tỳ. Do 

đây có thể biết, người bây giờ không cần cầu công danh, không cần làm 

quan  lớn,  nắm  đại  quyền,  không  cần!  Trong  bất  kỳ  ngành  nghề  nào, 

đoạn ác tu thiện đều phương tiện hơn ngày xưa. Chúng ta phải hiểu điều 

này.  Hiện  nay  khoa  học  kỹ  thuật  phát  triển,  phương  diện  này  tạo  thêm 

cho chúng ta một vài phương tiện. Nhưng phương tiện này có ưu điểm 

cũng  có  khuyết  điểm.  Chúng  ta  cần  nhận  thức  rõ  ràng,  lành  dữ  họa 

phước quả thật chỉ trong một niệm. 

Sau khi nói rõ ràng minh bạch điều này, Liễu Phàm tiên sinh cũng 

rất  vui  mừng:   “Ngô  tức  quyên  phụng  ngân”,   quyên  góp  bổng  lộc  của 

mình.  “Thỉnh  kỳ  tựu  Ngũ  Đài  sơn,  trai  tăng  nhất  vạn,  nhi  hồi  hướng 

 chi” . Trai tăng nghĩa là mời người xuất gia dùng cơm, cúng dường cơm 

nước, đây là việc tốt. Mời mười ngàn người xuất gia đến nhận sự cúng 

dường của ông, lấy phước báo này làm hồi hướng. 

 “Khổng công toán dữ, ngũ thập tam tuế hữu ách”.  Không tiên sinh 

xem  cho  ông,  thọ  mạng  của  ông  chỉ  đến  53  tuổi,  năm  53  tuổi  ông  sẽ 

chết.  “Dư vị thưởng kỳ thọ”,  ông không đặc biệt cầu trường thọ, cầu thọ 

mạng, không cầu điều này.  “Thị tuế cánh vô dạng, kim lục thập cửu hỉ” , 

năm 53 tuổi ông được bình an, dù ông không cầu thọ  mạng. Năm nay 

ông đã 69 tuổi, lúc này đã về hưu chức tri huyện ở Bảo Để, không làm 

nữa.  Từ  câu  này  chúng  ta  hiểu,  bốn  bài  văn  này  viết  vào  năm  69  tuổi, 

dạy con trai Thiên Khải. 

 “Thư viết: Thiên nan thầm, mạng mĩ thường. Lại nói: Duy mạng bất 

 ư thường, giai phi cuồng ngữ”.  Đây là dẫn chứng trong Kinh Thư: Đạo 

trời  khó  tin,  vì  sao  vậy?  Vì  mệnh  người  là  bất  thường,  cũng  tức  là  nói 

định số sẽ thay đổi, không phải là thường hằng. Lại nói chỉ có mệnh là 

không thường, mệnh trời vô thường, cần phải tu đức ,  những lời này đều 

là thật, tuyệt đối không phải vọng ngữ, chắc chắn là sự thật. 

 “Ngô  ư  thị  nhi  tri,  phàm  xưng,  họa  phước  tự  kỷ  cầu  chi  giả,  nãi 

 Thánh  hiền  chi  ngôn.  Nhược  vị,  họa  phước  duy  thiên  sở  mạng,  tắc  thế 

 tục chi luận hĩ”.  Ông rất rõ ràng minh bạch đạo lý này, do đó muốn tiếp 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



57 

thu  giáo  huấn  của  thánh  nhân.  Tự  mình  phải  biết  thay  đổi  vận  mệnh, 

phải biết làm chủ vận mệnh mình, người này là anh hùng hào kiệt. Tuyệt 

đối không thể giống như những phàm nhân khác, suốt đời nghe theo sự 

sắp xếp của vận mệnh, như vậy là hoàn toàn sai lầm. Đặc biệt là không 

được  tạo  ác  nghiệp,  tạo  ác  nghiệp  làm  tổn  phước  báo  của  mình,  giảm 

tuổi  thọ  của  mình,  đây  là  việc  làm  ngu  si  tột  đỉnh.  Mặc  dù  quý  vị  là 

người giàu có, quý vị có thể hưởng phú quý lâu dài, nhưng vì tạo điều 

ác, phước quý vị bị giảm, thọ mạng cũng giảm, đây là người rất ngu si 

trong  thế  gian.  Bởi  vậy,  con  người  không  thể  không  tiếp  thu  giáo  dục, 

đặc biệt là không thể  không tiếp thu giáo huấn của thánh hiền. Chỉ  có 

tiếp  thu  giáo  huấn  thánh  hiền,  mới  có  thể  hiểu  lý,  mới  có  thể  thay  đổi 

vận mệnh của chính mình, nâng cao cảnh giới mình. 

Hôm nay chúng ta tạm dừng tại đây. 



Hết tập 5 



Liễu Phàm Tứ Huấn 

Tập 6 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:17.04.2001 

Địa điểm: Đài Truyền Hình Phụng Hoàng 

Thâm Quyến_Trung Quốc 

 

Chư vị đồng học, xin chào mọi người! 

Lần  trước  chúng  ta  nói  đến  Liễu  Phàm  tiên  sinh,  Khổng  tiên  sinh 

xem ông 53 tuổi gặp nạn, nhưng năm đó ông sống bình an. Ông nói với 

con trai mình, tóm lại phàm là họa phước đều do chính mình cầu, đây là 

giáo huấn của thánh nhân. Nếu nói họa phước là do số  mệnh định sẵn, 

đây là cách nói của những người thế tục thông thường, không đáng tin. 

Ông nói tiếp với con trai mình, mệnh của con không biết rốt cuộc sẽ như 

thế  nào ?  “Nhữ  chi  mệnh  vị  tri  nhược  hà,  tức  mệnh  đương  vinh  hiển, 

 thường tác lạc mặc tưởng”.  Mặc dù số mệnh con có vinh hoa phú quý, 

nhưng bản thân phải thường cảm thấy đây là bất đắc dĩ.  “Tức thời đương 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



58 

 thuận  lợi,  thường  tác  phất  nghịch  tưởng”.  N ghĩa  là  làm  việc  rất  thuận 

lợi, nhưng vẫn cảm thấy chưa vừa lòng.  “Tức nhãn tiền túc thực, thường 

 tác bần cũ tưởng. Tức nhân tương ái kính, thường tác khủng cụ tưởng. 

 Tức  gia  thế  vọng  trọng,  thường  tác  ti  hạ  tưởng.  Tức  học  vấn  phả  ưu, 

 thường tác tiện lâu tưởng”.  Những điều này là dạy con trai mình phải 

biết khiêm tốn. 

Trong Kinh Dịch nói: Sáu hào đều là kiết, chỉ có một quẻ “khiêm”. 

Trong  Kinh  Thư  nói  càng  hay:  “Mãn  ý  chịu  tổn,  khiêm  tốn  được  lợi 

ích”. Một người bất luận sống trong hoàn cảnh nào, hoàn cảnh tốt, hoàn 

cảnh xấu, đều phải khiêm tốn, tuyệt đối không được ngạo mạn, đoạn văn 

này ý nghĩa rất thâm sâu. 

Sau đó tiếp dục dạy con trai:  “Viên tư dương tổ tông chi đức, cận tư 

 cái  phụ  mẫu  chi  diễn.  Thượng  tư  báo  quốc  chi  ân,  hạ  tư  tạo  gia  chi 

 phước. Ngoại tư tế nhân chi cấp, nội tư nhàn kỷ chi tà” . Sáu chữ “tư” 

này chính là “tưởng”, phải thường nghĩ như thế. Sáu điều này trong Phật 

pháp  gọi  là  Chánh  Tư  Duy,  con  người  không  thể  không  có  tư  tưởng 

đúng đắn, tư tưởng chuẩn xác sáu điều này là tiêu chuẩn. 

Thứ nhất, phải thường nghĩ đến đức sáng suốt rộng lớn của tổ tông, 

điều  này  là  căn  bản.  Tổ  tông  chúng  ta  là  ai?  Tổ  tông  của  dân  tộc  ta. 

Trong  lịch  sử  ghi chép,  từ  Hoàng  Đế,  Nghiêu  Thuấn, Ngu  Thang,  Văn 

Vũ,  Chu  Công,  đây  là  tổ  tông  của  dân  tộc.  Tổ  tông  của  mỗi  gia  đình 

chúng ta, đều là kế thừa đạo thống của cổ thánh tiên hiền mà đến. Câu 

này nói như hiện nay, phải thường nghĩ đến phát triển rộng rãi nền văn 

hóa  xưa.  Nền  văn  hóa  này  có  lịch  sử  rất  lâu  dài,  nền  văn  hóa  này  coi 

trọng  sự  giao  tiếp  hòa  thuận  giữa  người  với  người,  người  với  đại  tự 

nhiên, người với trời đất quỷ thần, đều phải tôn trọng lẫn nhau, kính yêu 

lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau. Thường nghĩ đến làm sao thực hành đức của 

tổ tông vào trong cuộc sống của xã hội hiện đại, có thể mang đến lợi ích 

cho đại chúng xã hội. 

“Cận tư cái phụ mẫu chi diễn”, đây là nói đến điểm gần. Các  bậc 

thánh hiền thường dạy chúng ta: “Chuyện xấu trong nhà không được nói 

ra bên ngoài”, vì sao vậy? Vì trong nhà có những chuyện không hay, đây 

cũng là điều khó tránh. Nếu nói ra cho người khác nghe, tự nhiên người 

ngoài sẽ coi thường gia đình mình. Thậm chí khiến họ khởi lên ý đồ bất 

thiện, phá hoại sự hòa thuận của gia đình mình, như ngạn ngữ nói: “họa 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



59 

tùng  khẩu  xuất”.  Gia  đình  như  vậy,  xã  hội  cũng  như  vậy.  Vì  sao  ngày 

nay xã hội hỗn loạn như vậy? Nguyên nhân này rốt cuộc là gì? Chúng ta 

suy nghĩ cẩn thận, do chúng ta không tuân thủ giáo huấn của thánh hiền. 

Cổ nhân dạy rằng, không nghe lời người đi trước, thiệt thòi ngay trước 

mắt. Trước mắt chúng ta quá thiệt thòi! Lời người đi trước là gì? Người 

đi  trước  dạy  chúng  ta,  đối  với  xã  hội,  đối  với  nhân  quần  phải  “ẩn  ác 

dương  thiện”.  Không  nói  lỗi  của  người,  tuyệt  đối  không  tuyên  dương, 

cũng không để nó trong lòng. Thấy ưu điểm của người, chúng ta nên tán 

dương. Cách làm  này khiến người bất thiện cảm thấy  hổ  thẹn, tôi làm 

việc ác vậy mà người ta có thể bao dung, có thể tha thứ, tôi làm một chút 

việc thiện, người ta biểu dương, khen ngợi tôi. Cách này có thể kích phát 

tâm  liêm  sỉ  của  đại  chúng,  kích  phát  lòng  hổ  thẹn  của  đại  chúng.  Như 

vậy xã hội mới có an định, thế giới mới có hòa bình. 

Bây giờ những gì chúng ta thấy trước mắt, ở trong nước hay ở nước 

ngoài đều hoàn toàn tương phản. Xã hội bây giờ là ẩn thiện dương ác, 

thường hay đưa tin về những việc ác, việc thiện lại rất ít nhắc đến. Cách 

làm này khiến người hành thiện nản lòng, nhưng lại khuyến khích rất lớn 

đối với người làm ác. Xã hội động loạn, cục diện thế giới bất an đều có 

nguyên nhân cả. 

Đây là nói về gia đình, cha mẹ hay anh em có lỗi lầm đều phải che 

đậy. Một mực che đậy cũng là sai lầm, cần phải khuyên răn, khuyên cha 

mẹ  anh  em  cải  ác  hướng  thiện.  Việc  khuyên  răn  này  chỉ  ở  trong  nhà, 

không  phải  trong  trường  hợp  có  người  ngoài.  Chỉ  cần  có  người  ngoài, 

chúng ta nhất định phải ẩn ác dương thiện. Phải ghi nhớ giáo huấn của 

cổ nhân, làm như vậy là đúng. 

“Thượng  tư  báo  quốc  chi  ân”,  phải  thường  nghĩ  đến  báo  ân.  Đức 

Phật  dạy  hàng  môn  đệ:  “trên  đền  bốn  ơn  nặng,  dưới  cứu  khổ  tam  đồ”. 

Hàng đệ tử Phật ngày ngày đều tụng bài kệ hồi hướng này, tuy miệng 

niệm nhưng không thực hành. Cho nên tôi thường nói, không thực hành 

được giáo huấn của Phật, chúng ta lấy gì để hồi hướng? Chỉ hồi hướng 

trên miệng, không có đức hạnh thực chất để hồi hướng. Đây là gạt mình 

gạt người, là một sự sai lầm. 

“Bốn ân nặng”, thứ nhất là ân cha mẹ, thứ hai là ân thầy tổ, thứ ba là 

ân quốc gia, thứ tư là ân chúng sanh. Chúng ta sống trong thế gian, ăn 

mặc đi ở đều nhờ vào đại chúng, con người không thể sống độc lập thoát 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



60 

ly nhân quần, giữa người và người đều có ân đức, chúng ta phải thường 

hoài  niệm.  Làm  sao  để  báo  đáp?  Phụng  hiến  trí  tuệ  mình,  phụng  hiến 

đức năng mình, phục vụ cho quốc gia, cho xã hội, đây là hành vi báo ân 

cụ thể. 

“Hạ tư tạo gia chi phước”, đây chính là Nho giáo dạy người tu thân, 

tề gia, trị quốc, bình thiên hạ.  “ Tạo gia chi phước”, là tề gia, trong nhà 

phải chỉnh tề. Tiêu chuẩn tề gia là gì? Tiêu chuẩn là “luân lý”, luân lý là 

một loại trật tự thiên nhiên. Chúng ta biết xã hội có trật tự thì xã hội này 

an định, quốc gia có trật tự thì quốc gia cường thịnh, gia đình có trật tự 

thì gia đình này nhất định hưng thịnh.  “Phụ từ tử hiếu, huynh hữu đệ 

cung, phu nghĩa phụ thính”, đây là trật tự tề gia tự nhiên, tuyệt đối không 

phải Khổng phu tử chế định. Chư vị thánh hiền chế định, như vậy là sai, 

người  ta  chế  định,  vì  sao  tôi phải  học  theo  người  khác.  Thông  thường 

người ta nói: “bị người khác dắt mũi kéo đi”, không phải vậy!  Khổng 

lão  phu  tử  tuyệt  đối  không  dắt  mũi  người  khác  dắt  đi.  Đức  Phật  Thích 

Ca Mâu Ni cũng tuyệt đối không làm khó người khác. Những gì họ nói 

là  đạo  tự  nhiên,  dùng  thuật  ngữ  Phật  giáo  để  nói  chính  là  trong  tự 

tánh_chân tâm của ta, tự tánh của ta vốn đầy đủ đức năng, vốn có trật tự. 

Là thiên nhiên, là tự nhiên, tuyệt đối không phải do người tạo ra. Chúng 

ta phải hiểu đạo lý này, sau đó mới chịu thuận theo giáo huấn của thánh 

hiền. Sở dĩ họ được xưng là đại thánh đại hiền, nguyên nhân ở đâu? Họ 

không  dạy  chúng  ta  vĩnh  viễn  nghe  theo  lời  dạy  của  mình,  không  phải 

vậy. Nghe theo lời dạy của họ là giai đoạn sơ học, khi ta học đến được 

trình độ nhất định, cảnh giới quý vị liền nâng cao, “thì ra giống như họ 

vậy!” Cho nên Đức Phật nói: “tất cả chúng sanh đều sẽ làm Phật”, họ là 

bình đẳng. Trong Kinh Viên Giác và Kinh Hoa Nghiêm nói càng thấu 

triệt, nói rằng: “tất cả chúng sanh vốn là Phật”, so với sẽ thành Phật càng 

thiết  thực  hơn!  Bởi  thế  Phật  pháp  là  bình  đẳng,  Nho  giáo  nói  cũng  là 

bình đẳng, Đạo giáo nói cũng bình đẳng. Các bậc thánh hiền trong ngoài 

xưa  nay,  những  lời  dạy  của  họ  đều  bình  đẳng  thanh  tịnh.  Đạo  lý  này 

chúng  ta  phải  lãnh  hội  tường  tận  và  sâu  sắc  hơn,  mới  đạt  được  lợi  ích 

thật sự. 

Hai câu tiếp theo, “ngoại tư tế nhân chi cấp”.   Đối với bên ngoài phải 

thường nghĩ đến rất nhiều chúng sanh đau khổ. Đặc biệt là trong thời đại 

này, phải thường nghĩ đến những người đau khổ, chúng ta phải giúp đỡ 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



61 

họ như thế nào. Về phương diện sinh hoạt, nhất định phải biết tiết kiệm. 

Nếu  ta  tiết  kiệm  một  đồng,  ta  có  thể  giúp  người  khác  một  đồng.  Nếu 

trong  một  ngày  ta  tiết  kiệm  được  hai  đồng,  vậy  thì  có  thể  giúp  người 

khác hai đồng. Phải có tâm như vậy, phải có nguyện như vậy. Gặp người 

khó khăn, lúc cần thiết, nên toàn tâm toàn lực hiệp trợ. 

“Nội tư nhàn kỷ chi tà”. Đối với bản thân, đối nội_“nhàn” là phòng 

phạm, nhất định phải biết đề phòng tà tri tà kiến. Đặc biệt là trong thời 

đại này, thời đại này mọi người đều tôn sùng tự do dân chủ khai phóng. 

Đây là trào lưu của thế giới, không có gì đáng trách. 

Trước  đây,  nói  đến  điều  này,  khoảng  mười  năm  trước,  tôi  đến 

Singapore giảng kinh. Lúc đó tôi chưa ở lâu dài tại Singapore, mỗi năm 

đi một lần, đến đó giảng một tháng. Pháp sư Diễn Bối là bạn cũ của tôi, 

một hôm mời tôi ăn cơm rồi hỏi, Ông hỏi, thầy Tịnh Không à, thầy tán 

thành quân chủ độc tài hay là tán thành dân chủ? Tôi nói tôi tán thành 

quân chủ. Ông nói thầy rất lạc hậu rồi. Tôi nói, không phải tôi lạc hậu, 

ông hỏi tôi vì sao? Tôi nói thời đại quân chủ như hoàng đế, nếu quý vị 

nói họ có tư tâm cũng được, chúng ta không tranh luận điều này, có tư 

tâm cũng được. Họ hy vọng con cháu mình đều làm hoàng đế, truyền từ 

đời  này  qua  đời  khác,  do  đó  họ  giáo  dục  đối  với  người  kế  thừa  rất 

nghiêm  khắc,  đây  là  việc  tốt.  Nếu  người  kế  thừa  của  họ  làm  sai  việc, 

nhân dân khởi nghĩa phản kháng, chính quyền của họ sẽ bị lật đổ. Trong 

lịch sử chúng ta thấy, đế vương khai quốc dùng hết tâm huyết của mình 

để đào tạo người kế thừa. Mời nhân tài ưu tú nhất quốc gia, người có học 

vấn,  có  đức  hạnh đến  dạy  cho  thái  tử,  hy  vọng  tương  lai  trở  thành  bậc 

thánh vương, hiền vương. Họ có trách nhiệm, vì họ muốn được lâu dài. 

Chính trị dân chủ không có trách nhiệm, họ được chọn lên vị trí, ba bốn 

năm sau hết nhiệm kỳ là xong, họ không nghĩ một cách sâu xa. Cho nên 

đế vương ngày xưa thường nghĩ đến lỗi lầm của mình, làm sao để sửa 

đổi chính mình, làm sao để áp dụng kiến nghị của các đại thần, rất dễ 

thương! Tôi đọc những cuốn sách này rất tôn kính họ, cho nên suốt đời 

tôi đều tán thành quân chủ chuyên chế, tôi không tán thành dân chủ. 

Trung quốc cách mạng, tôi rất khâm phục Tôn Trung Sơn, tư tưởng 

của  ông  là  tập  hợp  tinh  hoa  của  đông  và  phương  tây.  Tuy  ông  lật  đổ 

chuyên chế, nhưng ông chủ trương một đảng chuyên chính, đây chính là 

kết  hợp  tinh  hoa  văn  hóa  phương  đông  và  phương  tây.  Ông  biết  sở 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



62 

trường của quân chủ, cũng biết khuyết điểm của quân chủ. Ông hiểu ưu 

điểm của dân chủ phương tây, cũng biết khuyết điểm của dân chủ. Cho 

nên nghĩ ra một đảng chuyên chính, đây là kiến giải vô cùng cao siêu. 

Vì ngày xưa hoàng đế là người một nhà, chính quyền nằm trong một 

gia tộc, đây là khuyết điểm của chế độ quân chủ. Còn một đảng chuyên 

chính,  đảng  là  không  phải  một  gia  tộc,  mà  tập  hợp  tinh  hoa  của  toàn 

quốc,  người  có  đạo  đức,  có  học  vấn  tổ  chức  thành  một  chính  đảng  để 

quản lý quốc gia này. Trong đảng có dân chủ, chuyên chế sẽ chịu trách 

nhiệu.  Một  điều  quan  trọng  nhất  trong  trách  nhiệm,  là  phải  đề  xướng 

chánh tri chánh kiến, phòng phạm tà tri tà kiến. Nhất định phải đề xướng 

giáo  dục  luân  lý  đạo  đức,  mới  có  thể  phòng  phạm  tà  tri  tà  kiến.  Nếu 

không có chánh tri chánh kiến, tuyệt đối không thể phòng phạm tà tri tà 

kiến. Ngày nay nhiều nơi trên toàn thế giới, tà tri tà kiến khắp nơi trong 

xã hội. Điều này rất đáng lo, đây là căn nguyên xã hội động loạn, nguồn 

gốc của thiên tai thảm họa. 

Ba năm gần đây tôi ở Singapore, tôi rất khâm phục chính phủ ở đây, 

họ là  một chính phủ có trách nhiệm đối với nhân dân. Lần đầu tiên tôi 

đến Singapore giảng kinh, bị giám sát rất nghiêm khắc. Chúng tôi đến đó 

giảng, kinh sách phải báo cáo đầy đủ, giảng nội dung gì cũng phải báo 

cáo. Thông qua thẩm tra, họ cho phép, chúng ta mới có thể giảng. Nghe 

nói khi chúng ta giảng kinh, mỗi bài giảng chính phủ đều phái nhân viên 

mặc thường phục đến nghe để giám sát. Nếu nói về những điều tà tri tà 

kiến, phá hoại đoàn kết xã hội, phá hoại đoàn kết chủng tộc, gây điều thị 

phi,  lập  tức  bị  cấm  chỉ,  đây  là  việc  tốt!  Bây  giờ  thông  thường  nói  đến 

dân chủ, ngôn luận không tự do, xuất bản không tự do. Chư vị nên biết, 

tự do ngôn luận, tự do xuất bản nhất định tạo thành xã hội động loạn, đó 

chính là không có ai phòng phạm tà tri tà kiến. 

Dân tộc Trung quốc có thể kéo dài đến hôm nay, chưa bị diệt vong, 

tôi  cảm  thấy  đây  là  nhờ  đế  vương  các  thời  đại  bảo  vệ  chánh  tri  chánh 

kiến cho nhân dân, công đức này rất lớn! Lưu hành phòng phạm tà tri tà 

kiến trong xã hội, điều này trong xã hội hiện nay ngày càng ít thấy. Tôi 

phân  tích  cho  pháp  sư  Diễn  Bối  nghe,  ông  nghe  xong  cũng  không  thể 

không gật đầu. 

Ở đây đưa ra sáu cương lĩnh tư duy, đây là tư duy chánh tri chánh 

kiến. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



63 

Bên dưới Liễu Phàm tiên sinh nói tiếp:  “Vụ yếu nhật nhật tri phi, 

 nhật nhật cải quá. Nhất nhật bất tri phi, tức nhất nhật an ư tự thị. Nhất 

 nhật  vô  quá  khả  cải,  tức  nhất  nhật  vô  bộ  khả  tiến”.   Điều  này  đối  với 

chúng  ta  mà  nói,  là  quan  trọng  hơn  tất  cả!  Trong  nhà  Phật  thường  nói 

“khai ngộ”.  Có  người  hỏi  tôi  thế  nào  gọi  là khai  ngộ?  Tôi  nói  với  họ, 

quý vị biết được lỗi lầm của mình, tức là đã khai ngộ. Có thể tự sửa đổi 

sai  lầm  của  mình,  đây  gọi  là  chân  tu  hành.  “Vụ  yếu”   là  việc  cấp  bách, 

không thể không cần đến. Mỗi ngày đều kiểm điểm, phản tỉnh, tìm ra lỗi 

lầm của mình. 

Việc quan trọng nhất của những người học Phật là hai thời công phu 

sáng  tối.  Hai  thời  tụng  kinh  sáng  tối  không  phải  tụng  cho  Phật  Bồ  Tát 

nghe, không chú trọng hình thức. Dụng ý của thời kinh sáng là nhắc nhở 

bản thân, hy vọng hôm nay ta xử sự đối nhân tiếp vật, không quên giáo 

huấn của Phật, mục đích của thời kinh sáng là như thế. Thời kinh tối là 

phản tỉnh, kiểm điểm xem suốt ngày hôm nay ta xử sự đối nhân tiếp vật, 

đã làm đúng, chính xác những điều gì, và có những điều gì sai trái, thời 

kinh tối là phản tỉnh. Nếu làm đúng, ngày  ma tiếp tục duy trì, còn như 

làm  sai  ngày  mai  nhất  định  phải  thay  đổi.  Như  vậy  hai  thời  tụng  kinh 

mới có công đức, tuyệt đối không phải gõ mõ tụng kinh niệm Phật cho 

Phật Bồ Tát nghe. Sáng niệm một lần, tối niệm một lần, hoàn toàn không 

liên quan đến ngôn hành và tư tưởng của mình. Tụng kinh sáng tối như 

vậy  không  những  không  có  công  đức,  mà  còn  tạo  tội  nghiệp!  Tạo  tội 

nghiệp gì? Phật Bồ Tát không ở trước mặt, nhiều nhất là quý vị tạc một 

bức tượng hay vẽ một bức tượng, quý vị nhẫn tâm đối trước bức tượng 

này, sáng sớm gạt một lần, tối đến lại gạt thêm lần nữa. Tâm của quý vị 

quá tàn nhẫn, tội lỗi này cực kỳ lớn. 

Ngày nay người học Phật rất nhiều, nhưng người thật sự hiểu giáo 

lý không nhiều. Đặc biệt hy vọng chư vị đồng học hiểu được tinh thần 

và ý nghĩa trong hai thời tụng kinh sáng tối, chính là ở đây nói: “ngày 

ngày biết tội, ngày ngày sửa đổi.  Một ngày không biết lỗi  mình, tức là 

 “an ư tự thị”,  tự cho mình đúng, đây là căn bệnh hiểm nghèo. Một ngày 

không sửa đổi sai lầm, như vậy không thể tiến bộ được. Không tiến bộ, 

nói cách khác là nhất định bị thoái lui. 

 “Thiên hạ thông minh tuấn tú bất thiểu”,   mấy câu ở sau của Liễu 

Phàm  tiên  sinh  là  lời  cảm  thán!  Không  phải  không  có  nhân  tài  thông 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



64 

minh tuấn tú, có!  “Sở dĩ đức bất gia tu, nghiệp bất gia quảng giả. Chỉ vi 

 nhân tuần nhị tự, đam các nhất sanh”.  Đây là đưa ra lời cảnh cáo, vì sao 

những người này không thể tăng trưởng đạo đức mỗi ngày? Vì sao đức 

nghiệp không thể rộng lớn mỗi ngày? Đều do hai chữ  “nhân tuần”  làm 

hại.  “Nhân  tuần”   nghĩa  là  gì?  Nghĩa  là  qua  loa,  cẩu  thả,  không  siêng 

năng nỗ lực. Về phương diện đức học, công nghiệp không siêng năng nỗ 

lực thực hành. 

Sau  cùng:   “Vân  Cốc  thiền  sư,  sở  thọ  lập  mệnh  chi  thuyết,  nãi  chí 

 tinh  chí  thúy,  chí  chân  chí  chánh  chi  lý.  Kỳ  thục  ngoan  nhi  miễn  hành 

 chi, vô tự khoáng dã” . Đây là kết luận cuối cùng của bài  này, đặc biệt 

nhấn mạnh học thuyết lập mệnh thiền sư Vân Cốc dạy ông. Học thuyết 

này  cực  kỳ  tinh  thuần,  tức  là  “chí  tinh”.  “Chí  thúy”,  “thúy”  là  thâm, 

thâm sâu tột cùng. “Chí chân, chí chánh”, “chân” là tuyệt đối không có 

hư vọng, “chánh” là không hề có tà ngụy. Ông suốt đời tinh tấn tu học, 

thay đổi vận mệnh. Số mệnh không có công danh ông được công danh, 

số  mệnh  không  có  con  ông  được  con  trai,  số  chỉ  sống  đến  53  tuổi  ông 

sống đến 74 tuổi, sống nhiều thêm 21 năm. Điều này đủ để chứng minh 

giáo huấn của thiền sư Vân Cốc là chính xác không sai. 

Mấy  bài  văn  này  của  Liễu  Phàm  tiên  sinh,  thì  ra  là  giáo  huấn  con 

cháu  hậu  duệ  của  mình.  Hậu  duệ  của  ông  không  tệ,  biết  được  đây  là 

những lý luận phương pháp quý báu, họ không tự tư mà đem ra công bố 

với đại chúng. Hy vọng xã hội đại chúng hiểu về học thuyết lập mệnh, 

đều  có  thể  thay  đổi  vận  mệnh  mình.  Như  vậy  mảnh  đất  này,  quốc  gia 

này của chúng ta, thậm chí lan rộng ra toàn thế giới, mọi người đều có 

thể nương theo đó tu học. Xã hội được an định, thế giới hòa bình, nhân 

dân  trên  toàn  thế  giới  được  hạnh  phúc.  Đây  là  tâm  lượng  của  các  bậc 

thánh hiền, là đức hạnh của họ. 

Bài này chỉ giới thiệu đến đây, tiếp theo chúng ta xem bài thứ hai. 

Bài  thứ  hai  là  “phương  pháp  sửa  lỗi  lầm”,  bài  thứ  ba  là  “phương  pháp 

tích  thiện”,     hai  bài  này  là  trọng  điểm,  là  trọng  tâm.  Nếu  dùng  phương 

pháp của kinh Phật để nói, bài thứ nhất là phẩm tựa, là bài tựa, bài thứ 

hai  và  thứ  ba  là  chánh  tông,  phần  sau  cùng  gọi  là  lưu  thông.  Chúng  ta 

dùng ba phần này để xem bốn bài văn này, như vậy có lẽ đã hiểu được 

đại ý của bài văn. Hiễu rõ ràng minh bạch học thuyết lập mệnh, bắt đầu 

hạ thủ từ đâu? Nhất định phải bắt đầu từ sự thay đổi lỗi lầm. Con người 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



65 

không phải từ khi sinh ra đã là thánh hiền, sao có thể không có lỗi lầm? 

Khổng tử nói: “quá tắc vật đạn cải”, nghĩa là nói có sai lầm đừng sợ sửa 

đổi. Phải có dũng khí sửa sai, phải có quyết tâm, phải có nghị lực để sửa 

đổi. Cho nên ông đem những phương pháp và đạo lý sửa sai giáo huấn 

con trai mình, lỗi lầm dù nhỏ cũng phải sửa. Thông thường chúng ta, ở 

trước nói về nhân tuần đắc quá, nghĩa là bỏ qua lỗi lầm nhỏ, không xem 

trong  những  ác  niệm  nhỏ.  Do  đó  lỗi  nhỏ  nuôi  dưỡng  thành  lỗi  lớn,  ác 

niệm nhỏ dần dần dưỡng thành ác niệm lớn, hậu quả không tưởng tượng 

được. 

Bây giờ chúng ta xem chánh văn, đoạn thứ nhất nói về  “cải quá chi 

 nhân” . Tránh họa nạp phước là thường tình của con người, nhưng lành 

dữ họa phước nhất định có dự báo, đây là điều chúng ta không thể không 

biết. 

Mở  đầu  bài  văn,  Liễu  Phàm  tiên  sinh  trích  dẫn  ghi  chép  của  cổ 

nhân:  “Xuân Thu chư đại phu, kiến nhân ngôn động, ức nhi đàm kỳ họa 

 phước, mĩ bất nghiệm giả, tả quốc chư ký khả quan dã”.  Thời đại Xuân 

Thu, Khổng tử sanh vào thời đại này, lúc này vẫn là nhà Chu. Cuối thời 

nhà Chu, vương thất suy nhược. Rất nhiều chư hầu đối với thiên tử nhà 

Chu đa phần đều là bằng mặt không bằng lòng, mỗi người đều có tư tâm, 

mở rộng thế lực của mình, cho nên Xuân Thu là một xã hội động loạn. 

Khổng tử sanh trong thời kỳ này, cũng là cảm khái vạn phần! 

Chư vị đại phu thời đó _đại phu là trợ thủ của quốc quân, chư hầu. 

Đại  khái  giống  như  bộ  trưởng,  thủ  tướng  trong  tổ  chức  chính  trị  hiện 

nay, đều thuộc tầng lớp nhân vật như đại phu này. Họ có kiến thức, học 

vấn,  kinh  nghiệm  phong  phú.  Nhìn  thấy  cử  chỉ  của  người  này,  nghe 

ngôn  ngữ  của  người  này.  “Ức  nhi  đàm  kỳ  họa  phước”,  “ức”   là  suy 

đoán, nghĩ đến lành dữ họa phước sau này của họ, đều có thể nói một 

cách rất linh nghiệm. 

Những vấn đề này trong Tả Truyện, Quốc Ngữ_Tả Truyện và Quốc 

Ngữ  đều  là  trước  thuật  của  Tả  Khưu  Minh.  Chư  Ký  giống  như  Công 

Dương Truyện và Cốc Lương Truyện, rất nhiều ghi chép chúng ta đều 

có thể thấy rất rõ ràng. Đây chính là nói rõ, lành dữ họa phước nó có dự 

báo. 

Đoạn văn nói tiếp:   “Đại đô kiết hung chi triệu, manh hô tâm, nhi 

 động  hô  tứ  thể”.   Trong  tâm  con  người  tồn  tại  ý  niệm  thiện  ác,  những 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



66 

hạnh nghiệp thiện ác quý vị tạo ra, không che dấu được mọi người. Quý 

vị  có  thể  che  dấu  lừa  gạt  được  người  ngu  si,  nhưng  không  dấu  được 

người có đạo đức, có học vấn. Ta không che dấu được những người này, 

quả thật họ vừa nhìn đã xuyên thấu ruột gan chúng ta. Thế gian hiện nay 

vẫn  còn  người  như  vậy,  trong  đời  tôi  cũng  gặp  được  vài  người,  ba  vị 

thầy  của  tôi  đều  rất  hiếm  có.  Thầy  Phương  Đông  Mỹ,  đại  sư  Chương 

Gia, cư sĩ Lý Bỉnh Nam, họ đều có năng lực này. Tiếp xúc đại chúng, 

đôi  lúc  cũng  nói  đến  người  nào  đó  mệnh  bạc,  không  có  phước  báo, 

không có thọ mạng. Người nào đó tâm địa thuần hậu, tích lũy công đức, 

tương lai chắc chắn có phước báo, họ cũng có thể thấy một cách rất rõ 

ràng minh bạch. Đối với những người phước mỏng đều sanh tâm thương 

xót, dạy họ sửa đổi tu thiện, sáng tạo vận mệnh. Lúc tôi còn trẻ, thuộc về 

người không có phước báo, đoản mệnh, thuộc hạng người này. Nhưng 

tôi chịu học tập, chịu nghe lời thầy, cho nên thầy rất thương tôi, dạy tôi 

thay đổi vận mệnh, tự cầu đa phước, những điều dự báo này đều rất rõ 

ràng. 

 “Manh  hô  tâm  nhi  động  hô  tứ  thân”,   trong  lòng  khởi  tâm  động 

niệm, tự nhiên biểu hiện ra bên ngoài, chính là ngôn ngữ động tác, làm 

sao để nhận ra? Ở đây đưa ra một nguyên tắc:  “kỳ quá ư hậu giả, thường 

 hoạch  phước,  quá  ư  bạc  giả,  thường  cận  họa”.   Đây  là  hai  nguyên  tắc 

quan  sát  người,  nhìn  thấy  người  này  tâm  địa  lương  thiện,  nhân  hậu, 

trung hậu đối với người, lúc nào cũng nghĩ cho người khác, người này 

tương lai có phước. Nếu ngược lại, người tâm nhỏ hẹp, khởi tâm động 

niệm đều vì lợi ích cho riêng mình, làm ra việc tổn người lợi mình. Đối 

với mình không có lợi ích, họ tuyệt đối không làm, rất hà khắc với người 

khác.  Người  như  vậy  không  có  phước  báo,  mặc  dù  trước  mắt  họ  có 

phước  báo,  trước  mắt  có  phước  báo,  đó  là  số  họ  có  phước,  số  mệnh 

phước không nhỏ. Vì họ luôn có tâm bất thiện, hành vi bất thiện, phước 

của  họ  đã  bị  giảm  sút,  giảm  nhưng  vẫn  còn  dư  phước.  Do  đây  có  thể 

biết, nếu tâm họ luôn tốt, làm việc tốt, phước báo của họ suốt đời hưởng 

không  hết,  dư  phước  của  họ  nhất  định  con  cháu  đều  được  hưởng  thụ. 

Đây là chân tướng sự thật. 

 “Tục nhãn đa ế, vị hữu vị định, nhi bất khả trắc giả”.  Người thế tục 

không có học vấn này, không có thường thức này, giống như bị thứ gì đó 

che mất cái nhìn, bây giờ chúng ta gọi là “bệnh đục tinh thể”. Mắt bệnh 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



67 

chướng ngại đôi mắt, khiến ta không thấy gì cả. Nói họa phước không có 

nhất định, mà còn không thể dự đoán được, đây là nhìn nhận của người 

thế tục. Người thật sự có học vấn, có đức hạnh, họ không nhìn nhận như 

thế, mà họ thấy rất rõ ràng minh bạch. 

Tiếp theo nói:  “Chí thành hợp thiên, phước chi tương chí, quan kỳ 

 thiện, nhi tất tiên tri chi hỉ. Họa chi tương chí, quan kỳ bất thiện, nhi tất 

 tiên tri chi hỉ”.  Đây là nói có thể biết trước họa phước, có thể dự đoán 

khá chuẩn xác. Chúng ta có năng lực này chăng? Đáp án là khẳng định. 

Ở đây câu đầu tiên ông đã nói ra: “chí thành hợp thiên”.  Chúng ta muốn 

có năng lực này, chỉ cần thực hành bốn chữ này là được. Chúng ta lấy 

chân  thành  khởi  tâm  động  niệm,  hợp  với  phép  tắc  tự  nhiên.  “Thiên” 

chính  là  phép  tắc  tự  nhiên,  không  thêm  ý  mình  vào  trong  đó.  Ý  mình 

chính là vọng tưởng phân biệt của chúng ta, tuyệt đối không thêm chút 

vọng tượng phân biệt nào trong đó, chúng ta cũng có năng lực này. Tâm 

địa chân thành, bình đẳng, thanh tịnh, năng lực này liền hiện tiền. 

Một người phước báo sắp hiện tiền, quý vị thấy họ:  “Quan kỳ thiện 

 nhi tất tiên tri chi” . Ta có thể nhận ra tâm họ thiện, lời nói thiện, hành vi 

thiện, nhân hậu với người khác, chúng ta có thể suy đoán, phước báo của 

họ sắp đến. Nếu tư tưởng ngôn hành của họ bất thiện, chúng ta biết họ 

ngày càng gần với tai họa. Nhỏ là quan sát một người, lớn thì quan sát 

xã hội này, quan sát một gia đình, quan sát một đoàn thể, cho đến quan 

sát quốc gia, thế giới, không có gì không đúng. Trong này có đạo lý, có 

học vấn của nó, tuyệt đối không phải vọng ngữ. 

Bản thân chúng ta phải biết, trong cuộc đời mình, đặc biệt là lành dữ 

họa phước trong tương lai, phải kiểm điểm từ chỗ này. Từ chúng ta khởi 

tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, nếu thuần thiện, ta có thể khẳng định 

là tiêu tai phước đến. Nếu tâm mình bất thiện, lời nói bất thiện, nói lời 

ngon  ngọt  lừa  gạt  chúng  sanh.  Hành  vi  bất  thiện,  bản  thân  phải  cảnh 

giác, họa hoạn và tai họa nhất định là ngày càng cận kề. Từ cá nhân đến 

gia đình, đến xã hội, đến quốc gia, đến thế giới đều như vậy cả. 

Bên dưới là nói về “nền tảng sửa đổi”.   “Kim dục hoạch phước nhi 

 viễn họa”, đây chính là tìm điều lành tránh điều dữ.  “Vị luận hành thiện, 

 tiên tu cải quá”,  hai câu này quan trọng vô cùng! Cho nên thứ tự sắp xếp 

của hai bài  “phương pháp sửa đổi”  và  “phương pháp tích thiện”,  là từ 

đây mà có. Trước khi chúng ta nói đến hành thiện tích đức, đầu tiên phải 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



68 

nói đến việc sửa đổi, vì sao vậy? Nếu không sửa lỗi lầm, hoặc sửa đổi 

không triệt để, sửa đổi không hoàn toàn. Tuy tu  thiện, nhưng trong cái 

thiện  xen  lẫn  điều  ác,  thiện  cũng  không  thuần,  cho  nên  công  đức  của 

thiện không thể hiển lộ. Do đó sửa đổi lỗi lầm là điều kiện tiên quyết của 

tích thiện. 

Thôi, hôm nay chúng ta tạm dừng tại đây. 



Hết tập 6 



Liễu Phàm Tứ Huấn 

Tập 7 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:17.04.2001 

Địa điểm: Đài Truyền Hình Phụng Hoàng 

Thâm Quyến_Trung Quốc 

 

Chư vị đồng học, xin chào mọi người! 

Mời  xem  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn,  bài  thứ  hai:  “Phương  pháp  sửa  đổi 

lỗi lầm”, chúng ta bắt đầu xem từ đoạn thứ hai. 

“Đản cải quá giả, đệ nhất: Yếu phát sỉ tâm. Tư cổ chi thánh hiền, dữ 

ngã đồng vi trượng phu, bỉ hà dĩ bách thế  khả  sư, ngã hà dĩ nhất thân 

ngõa liệt, đam nhiễm trần tình, tư hành bất nghĩa, vị nhân bất tri, ngạo 

nhiên vô quý, tương nhật luân chi cầm thú, nhi bất tự tri hỉ. Thế chi khả 

tu khả sỉ giả, mạc đại hô thử. Mạnh tử viết: Sỉ chi ư nhân đại hỉ, dĩ kỳ 

đắc chi tắc thánh hiền, thất chi đắc cầm thú nhĩ, thử cải quá chi yếu cơ 

dã”. 

Nói đến sửa lỗi lầm, Liễu Phàm tiên sinh đưa ra ba điểm. Thứ nhất 

là tâm hổ thẹn, gọi là biết hổ thẹn là gần với cái dũng, dũng là mạnh dạn 

sửa đổi mình. Cho nên câu đầu tiên ông nói: “đản cải quá giả”, phương 

pháp sửa đổi, thứ nhất “phải khởi tâm hổ thẹn”. Con người biết hổ thẹn, 

họ  tuyệt  đối  không  khởi  vọng  tâm,  không  động  ác  niệm.  Phải  thường 

nghĩ đến chư vị đại thánh đại hiền ngày xưa, chúng ta đều là người như 

vậ.  Trong  kinh  điển  Đức  Phật  nói  với  chúng  ta,  chúng  ta  và  Chư  Phật 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



69 

Như  lai  vốn  đều  là  phàm  phu  như  nhau,  vì  sao  họ  có  thể  thành  Phật, 

thành  Bồ  Tát,  thành  Thánh,  thành  Hiền,  tại  sao  mình  không  thể?  Lấy 

tiêu chuẩn này để quan sát, tâm hổ thẹn chúng ta liền sanh khởi. Bởi vậy 

họ trăm đời có thể làm thầy. 

Khổng  phu  tử  truyền  đến  nay  hơn  2500  năm,  Đức  Phật  Thích  Ca 

Mâu Ni truyền đến nay gần 3000 năm. Vì sao thế gian này không phân 

biệt  quốc  gia,  không  phân  chủng  tộc,  thậm  chí  không  phân  biệt  Tôn 

giáo. Lưu truyền đến nay, thế gian này vẫn còn rất nhiều người tôn kính 

họ, tiếp thu giáo huấn của họ, học tập theo họ? Đây gọi là Đại Trượng 

Phu.  Họ  có  thể  làm  được,  vì  sao  ta  không  làm  được?  Nếu  con  người 

thường có tư duy này, nhất định có thể nỗ lực tự cường. 

Tiếp theo nói, đây là nói khuyết điểm của chúng ta: “Ngã hà dĩ nhất 

thân ngõa liệt”, ngõa liệt tức giống như ngói vụn vậy, không đáng một 

đồng! Bệnh của chúng ta là “đam nhiễm trần tình”, “đam” là vui quá độ, 

“nhiễm” là ô nhiễm. Người thế gian đắm nhiễm trong thất tình ngũ dục, 

mà  không  biết  tình  dục  này  không  phải  thật.  Trong  này  có  vui,  không 

sai, thánh nhân cũng không phản đối, nhưng cái giá phải trả quá lớn. Nói 

cách khác, được không bằng mất, cái giá này quá lớn. Nếu không phải 

trong kinh điển đức Phật nói với chúng ta rất tường tận, chúng ta không 

thể  nghĩ  đến  được,  cái  giá  chúng  ta  phải  trả  quá  lớn  lao,  cái  giá  này 

chính là trôi lăn trong luân hồi sanh tử. Nếu như hiểu rõ ràng minh bạch, 

mới biết rất đáng sợ, thế xuất thế gian không có gì đáng sợ hơn điều này. 

Từ đó cho thấy, chư vị thánh hiền nhân ở thế gian này, cũng không 

thể lìa khỏi thất tình ngũ dục, nhưng họ rất xem nhẹ tình dục. Hành vi 

của  họ  hợp  lễ  hợp  pháp,  “lễ”  nhất  định  có  tiết  độ.  Nói  cách  khác,  nó 

không được quá đáng, cũng không được bất cập. Bất cập là không hợp 

lễ, quá đáng cũng không hợp lễ. Cho nên “lễ” gọi là “tiết”, tiết là tiết độ. 

Trong  giáo  dục  của  chư  vị  thánh  hiền,  gia  đình  kết  hôn  sanh  con,  vợ 

chồng  tương  kính  như  khách.  Họ  đều  có  chừng  mực,  tuyệt  đối  không 

phóng túng đắm nhiễm tình dục, tuyệt đối không như vậy, không giống 

như xã hội hiện nay! Cho nên gia đình họ hòa thuận, gia đình có trật tự. 

Đặt  câu  này  ở  trước,  có  dụng  ý  rất  sâu  sắc,  nói  ra  căn  bệnh  của 

phàm  phu  chúng  ta.  Vì  sao  phàm  phu  không  thể  thành  thánh,  gốc  của 

bệnh là đây. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



70 

Bây giờ chúng ta nói đến chổ thô thiển nhất, con người thích hưởng 

thụ  thất  tình  ngũ  dục,  nhưng  con  người  càng  quý  trọng  sinh  mạng  của 

mình.  Đến  lúc  phải  bỏ,  đại  khái  thất  tình  ngũ  dục  cũng  có  thể  xả  bỏ, 

nhưng không  muốn bỏ  thân  mạng  mình,  mà còn hy vọng  mình trường 

thọ,  đây  đều  là  thường  tình  của  con  người.  Nếu  muốn  cho  mình  được 

trường thọ, như vậy trong các phương diện cuộc sống ta phải biết cách 

tiết độ. Lời cổ nhân nói không sai: “bệnh tùng khẩu nhập, họa tùng khẩu 

xuất”.  Muốn  xa  lìa  họa  hoạn,  không  thể  không  cẩn  thận  ngôn  ngữ, 

không thể không cẩn thận thái độ. Nếu muốn thân thể mạnh khỏe, việc 

ăn ở không thể không cẩn thận. Ngày nay rất nhiều người hy vọng mạnh 

khỏe trường thọ, họ không hiểu đạo lý này. Cho nên từ tuổi trung niên 

trở về sau, thân thể đã suy nhược, không hiểu đạo dưỡng sinh! 

Tôi  tiếp  xúc  Phật  pháp,  lúc  đó  tôi  26  tuổi.  Tôi  tiếp  xúc  nửa  năm, 

hiểu được ưu điểm của việc ăn chay, có lợi cho sức khỏe, tôi liền quyết 

định ăn chay trường. Tôi học Phật nửa năm là ăn chay trường, từ 26 tuổi 

đến nay là được 50 năm. Lúc đó cấp trên, đồng học, bạn bè của tôi đều 

nói tôi mê muội, khuyên tôi không nên làm như vậy. Tuổi tác còn trẻ, có 

thể học Phật, nhưng Phật giáo có rất nhiều việc không thể làm! Tôi nói 

với  họ,  tôi  biết  Phật  giáo  quá  trễ,  ngày  xưa  rất  nhiều  người  mười  mấy 

tuổi đã hiểu, đã tiếp xúc, tôi đến 26 tuổi mới nghe đến, quá trễ! Nhưng 

đến  khi  lớn  tuổi,  lúc  56  tuổi,  những  người  này  nhìn  thấy  tôi,  thái  độ 

trước đây hoàn toàn thay đổi, họ thấy tôi đều nói: “Con đường thầy đi là 

đúng”.  Bây  giờ  qua  20  năm  nữa  gặp  lại  tôi,  ai  cũng  đều  ngưỡng  mộ! 

Trước tiên ngưỡng mộ điều gì? Ngưỡng mộ tướng mạo tôi thay đổi, thể 

chất của tôi thay đổi. Năm nay tôi 75 tuổi, chưa từng sanh bệnh, thân thể 

tôi rất mạnh khỏe. 

Năm ngoái chính phủ  Úc châu cho tôi lưu trú vĩnh viễn, theo quy 

định phải đi kiểm tra sức khỏe. Sau khi kiểm tra xong bác sĩ nói với tôi, 

thầy đến kiểm tra là dư thừa. Tôi nói, dư thừa cũng phải kiểm tra, đây là 

gì? Đây là đạt được ưu điểm đầu tiên trong việc tu học Phật pháp. Mọi 

người đều nhận thấy rõ ràng. Thể lực của tôi hiện nay, đại khái có thể thi 

với người ba bốn mươi tuổi. Ông hỏi tôi, rốt cuộc thầy ăn thứ gì? Dùng 

loại  dinh  dưỡng  nào?  Tôi  nói  tất  cả  các  thứ  dinh  dưỡng  tôi  đều  không 

đụng đến, vì sao vậy? Vì những thứ đó đều có tác dụng phụ, sống càng 

đơn giản càng tốt, rau xanh, đậu hũ. Tôi uống nước, không uống nước 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



71 

ngọt. Trong nước ngọt, nói thật, người bây giờ gọi là vệ sinh, nước ngọt 

không có vệ sinh, trong đó có rất nhiều loại hóa chất. Đến trà lá, trà, trừ 

những trường hợp giao tiếp, người ta chuẩn bị sẵn trà nước, vì tôn kính 

người ta nên tôi cũng uống trà. Bản thân tôi không uống trà, chỉ  uống 

nước. Ăn rất ít, tuyệt đối không ăn vặt. Mỗi ngày tôi đọc sách nhiều thời 

gian,  buổi  tối  đọc  đến  12  giờ  mới  đi  ngủ,  buổi  sáng  khoảng  hơn  6  giờ 

thức dậy. Không có công việc gì, sau khi ăn cơm trưa nghỉ  một lát, có 

việc có thể không cần nghỉ. Tinh thần sung mãn, công việc bình thường. 

Quý vị có thể nói ăn chay không có dinh dưỡng chăng? Tôi có thể làm 

chứng  cho  quý  vị.  Có  rất  nhiều  người  xuất  gia,  sức  khỏe  đều  rất  tốt, 

cũng rất mập mạp, họ không có ăn thịt! Nhân tố mạnh khỏe thật sự, là 

tâm địa thanh tịnh, không có vọng tưởng, không có tạp niệm. Tiếp theo 

là  ăn  uống  ngủ  nghỉ  như  pháp,  có  trật  tự,  có  tiết  chế,  tuyệt  đối  không 

tiêm  nhiễm  ngũ  dục  lục  trần,  như  vậy  tâm  mới  thanh  tịnh.  Nhất  định 

phải buông bỏ danh văn lợi dưỡng, buông bỏ tham sân si mạn, tâm địa 

thanh tịnh là nguyên nhân chính để được  mạnh khỏe. Tất cả tùy duyên 

mà  không  phan  duyên,  đây  là  ngoại  duyên  của  sức  khỏe.  Có  nguyên 

nhân chính, có ngoại duyên, quả báo mạnh khỏe liền hiện tiền. 

“Đam nhiễm trần tình”, “trần” chính là ngũ dục lục trần. Ngũ dục là 

tài sắc danh thực thùy, lục trần là sắc thanh hương vị xúc pháp, những 

thứ  này  nhất  định  phải  có  tiết  chế.  Nếu  không  có  tiết  chế,  dung  túng 

phóng dật, hậu quả không thể tưởng tượng, nhất định phá hoại thân thể 

mình. “Tư hành bất nghĩa”, bất nghĩa tức là không nên làm, bất luận là 

đối người, đối sự hay đối vật, nhất định phải nghĩ đến, ta nên làm hay 

chăng? Nói chuyện, phải nghĩ lời này có nên nói chăng? Người thật sự 

chú ý đến tu dưỡng, họ hiểu nên rất cẩn thận. Làm việc riêng bất nghĩa 

tưởng người không biết, tưởng rằng người khác không biết, sai lầm. Cổ 

nhân nói: “nếu muốn người khác không biết, trừ khi bản thân đừng làm”, 

dù che dấu kỹ đến mấy, cuối cùng cũng có ngày bại lộ, làm gì có chuyện 

người khác không biết? 

“Ngạo  nhiên  vô  quý”,  “ngạo”  là  ngạo  mạn,  “vô  quý”  là  không  có 

tâm hổ thẹn. “Hổ” chính là trách cứ của lương tâm, “quý” là quản thúc 

của  dư  luận.  Người  bên  ngoài  phê  bình,  quý  vị  không  để  ý  đến.  “Vô 

quý” tức là không để ý, ngày nay chúng ta gọi là mặt dày. Hành vi như 

vậy,  “tương  nhật  luân  ư  cầm  thú  nhi  bất  tự  tri”.  Nếu  chúng  ta  tư  duy 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



72 

tường tận câu nói này, “cầm thú” là ba đường ác, ý nói là quý vị nhất 

định trôi lăn trong ba đường ác, nhưng bản thân không cảm nhận được. 

Trong kinh Đức Phật nói: “thân người khó được, Phật pháp khó nghe”. 

Chúng ta  mất thân người, đời sau lại được thân người, trường hợp này 

rất ít, đa phần đều không thể được thân người. 

Điều kiện được thân người là gì? Không chỉ là Phật pháp mà chư vị 

thánh hiền đều nói. Như trong Phật pháp nói về ngũ giới thập thiện, Nho 

giáo nói về luân thường đạo đức, ngũ luân thập nghĩa. Quý vị có thể làm 

đầy  đủ  không  thiếu  sót,  đời  sau  nhất  định  được  thân  người.  Đời  này 

chúng ta có thể được thân người, do trong đời quá khứ chúng ta tu tập 

tốt  ngũ  giới  thập  thiện,  nên  đời  này  được  quả  báo  này.  Nhưng  đời  này 

không tiếp tục tu hành thì sao? Như vậy phải hỏi lại chính mình. 

“Thế chi khả tu khả sỉ giả, mạc đại hô thử”, nghĩa này chính là nói, 

các bậc thánh hiền nhân vốn giống như ta, ngày nay họ làm thánh, làm 

hiền, làm Bồ Tát, làm Phật, sanh lên cõi trời. Mà chúng ta ngày nay tư 

tưởng, kiến giải, ngôn hành đều bất thiện, tương lai tiền đồ của chúng ta 

là ngạ quỷ, địa ngục, súc sanh, quả báo khác nhau rất lớn. Chúng ta thấy 

họ, quả thật đáng xấu hổ! 

Có người hỏi tôi, thầy ơi, vì sao thầy học Phật? Trả lời của tôi rất 

đơn  giản,  học  Phật  nghĩa  là  học  thánh  nhân,  học  làm  một  người  hiểu 

biết,  chỉ  có  hiểu  biết  mới  có  thể  nâng  cao  cảnh  giới  của  chính  mình. 

Hiện  tại  sống  cuộc  đời  của  Chư  Phật  Bồ  Tát,  tương  lai  nhập  vào  cảnh 

giới của Chư Phật Bồ Tát. Chúng ta học Phật, mục đích thật sự là đây. 

Thân thể này hiện nay vẫn còn, chưa lìa xa, chúng ta phải coi thân thể 

này như công cụ, làm nhiều việc tốt cho xã hội, cho chúng sanh. Người 

bây  giờ  nói,  vì  nhân  dân  phục  vụ,  vì  quốc  gia  phục  vụ,  vì  chúng  sanh 

phục vụ. Thân thể này là một công cụ. Trong Liễu Phàm Tứ Huấn nói, 

chính  là  sửa  đổi  tu  thiện,  tích  lũy  công  đức,  làm  tấm  gương  cho  đại 

chúng. Làm gương không thể không có công cụ, đây chính là công cụ 

tốt, mà không chút liên quan đến chính mình, chúng ta phải hiểu đạo lý 

này. 

“Mạnh tử nói: Sỉ là đối với bậc đại nhân, được điều này tức là thánh 

hiền, không có nó tức cầm thú, thay đổi là điều cần thiết”. Nhà Nho nói: 

“Biết  hổ  thẹn  là  gần  với  cái  dũng”.  Nếu  có  thể  làm  được,  tức  có  thể 

thành  thánh,  thành  hiền.  Còn  như  mất  đi,  không biết  hổ  thẹn,  vậy  phải 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



73 

luân lạc đến cầm thú, ngạ quỷ, địa ngục. Biết hổ thẹn là bí quyết quan 

trọng để sửa đổi, chúng ta không thể không chú ý. 

Có một năm tôi giảng kinh tại Mỹ, gặp một vị đồng tu, ông làm giáo 

thọ ở trường bên đó. Khi chúng tôi ăn cơm, ông ta nói với tôi về vấn đề 

này. Ngày nay xã hội động loạn bất an, phải bắt đầu từ đâu để giúp đại 

chúng quay đầu? Ông nghĩ đến một vấn đề, tức là nhắc đến mấy chữ biết 

hổ thẹn này. Ông nói sở dĩ người bây giờ dám tạo nghiệp ác, gây ra động 

loạn bất an cho xã hội. Truy cứu nhân tố căn bản của nó, chính là không 

biết hổ thẹn, cho nên bây giờ cần phải đề xướng biết hổ thẹn. Tôi nghe 

xong, đồng ý với tư tưởng của ông ta. Lúc đó ông ta nghĩ ra, ông nói: 

chúng ta tổ chức thành  một trung tâm học biết hổ thẹn. Tôi nói rất tốt, 

ông cứ soạn chương trình, tôi hưởng ứng. Sau đó tôi rời Mỹ, vấn đề này 

dần trôi qua đi. 

Cho nên bất kỳ một việc tốt nào, nhất định phải có nhân sĩ nhiệt tâm 

đứng ra thúc đẩy. Có thể tìm kiếm trong xã hội những người còn có khái 

niệm về truyền thống luân lý đạo đức, người nghe đến còn có thể sanh 

tâm  hoan  hỷ.  Tập  hợp  những  người  này  lại,  thành  lập  một  xã  đoàn, 

chúng  ta  cùng  nhau  siêng  năng  nỗ  lực  tu  học,  ra  sức  thúc  đẩy  hoằng 

dương nó, là một việc tốt. Vị giáo thọ này họ Thái, cư sĩ Thái. 

Chúng ta xem tiếp điều thứ hai. “Đệ nhị, yếu phát úy tâm, tri úy”. 

Biết sợ hãi mới có thể sanh tâm thành kính. “Thiên địa tại thượng, quỷ 

thần nan khi, ngô duy quá tại ẩn vi, nhi thiên địa quỷ thần, thật giám lâm 

chi.  Trọng  tắc  hàng  chi  bất  ương,  khinh  tắc  tổn kỳ  hiện  phước,  ngô hà 

khả dĩ bất cụ”. “Úy” là sợ, sợ hãi, ở đây cũng bao hàm nghĩa cung kính. 

“Úy” và “kính” thường liên kết lại dùng, là “kính úy”. Ngày xưa đệ tử 

đối với cha mẹ tôn trưởng, học sinh đối với thầy, đều có tâm kính úy, 

vừa  yêu  kính  vừa  sợ  hãi.  Nếu  không  có  tâm  sợ  hãi,  lại  không  biết  hổ 

thẹn, chư vị thử nghĩ xem, họ còn việc xấu gì không dám làm? Trong xã 

hội hiện nay, người biết hổ thẹn rất ít, người biết yêu kính sợ hãi cũng 

rất  ít,  nguyên  nhân  là  gì?  Nguyên  nhân  là  do  không  dạy  dỗ  tốt.  Con 

người  không  phải  thánh  hiền,  không  phải  Phật  Bồ  Tát  tái  sanh,  vì  thế 

giáo  dục  vô  cùng  quan  trọng.  Hiểu  đạo  lý  này,  hiểu  phương  pháp  này, 

đích  thực  các  bậc  thánh  hiền_Trong  Học  Ký  của  Lễ  Ký  chúng  ta  đọc 

được: “Kiến quốc quân dân, giáo học vi tiên”. Lại xem lịch sử, từ xưa 

đến nay kiến lập một chính quyền, hình thành một triều đại, không quá 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



74 

năm năm, quốc gia nhất định chế định lễ lạc, công tác giáo hóa nhân dân 

đã hoàn thành. Cho nên thay đổi triều đại, thời gian loạn thế rất ngắn, 

khôi phục trật tự rất nhanh. 

Duy  nhất  thời  đại  này  của  chúng  ta,  người  thời  đại  này  rất  đáng 

thương, rất khổ! Sau khi Mãn  Thanh  diệt vong cho đến nay, đều chưa 

chế  định  lễ  lạc.  Lễ  lạc  chưa  ban  bố,  thời  đại  này  tương  lai  trên  lịch  sử 

gọi  là  “loạn  thế”,  đây  là  một  thời  kỳ  có  thời  gian  động  loạn  dài  nhất 

trong  lịch  sử.  Cuộc  sống  của  nhân  dân,  giao  tiếp  giữa  người  và  người, 

không biết bắt đầu từ đâu. 

Trước đây tôi ở Đài Loan, có người hỏi tôi, một số phong tục nhân 

gian ở Đài Loan, khi cha mẹ qua đời, con cái mang hiếu phục trong tang 

lễ, có người thắt dây cỏ nơi eo, có người mặc áo quần màu đen. Các vị 

đồng tu thấy vậy đến hỏi tôi, họ nói: “điều này có hợp lễ chăng?” Tôi 

nói, từ khi Trung hoa dân quốc kiến quốc đến nay, chưa ban bố lễ lạc, họ 

thắt  dây  cỏ  nơi  eo  là  dùng  lễ  thời  nhà  Thanh,  còn  họ  mặc  y  phục  màu 

đen là dùng lễ người phương tây. Tôi gật đầu, đều có thể dùng, vì quốc 

gia không có lễ, người ta dùng phương thức nào cũng được, vì không có 

lễ, không giống như ngày xưa. Ngày xưa thời đại đế vương rất coi trọng 

lễ lạc, không được  mang y phục tùy tiện. Quý vị có thân phận như thế 

nào,  thì  mang  y  phục  như  thế,  sĩ  nông  công  thương  đều  có  phân  biệt. 

Mọi người vừa nhìn thấy, biết quý vị theo ngành nghề nào, trong xã hội 

quý vị thuộc địa vị nào. Địa vị thấp hơn, nhất định phải tôn trọng quý vị, 

tiện đối với việc hành lễ. Bây giờ không còn nữa, bây giờ quý vị xem ở 

Đài  Loan,  tổng  thống  và  nhân  dân  đều  mang  y  đồ  véc,  ở  cùng  nhau 

không thể phân biệt. Không có lễ, thiên hạ đại loạn, trật tự xã hội không 

còn, điều này ngày xưa tuyệt đối không được. Nhưng chúng ta sanh vào 

thời đại này, chúng ta hướng đến xã hội ngày xưa, nhưng chúng ta cũng 

không thể bỏ qua hiện thực của thời hiện đại. Tuy mọi người không nói, 

trong lòng chúng ta phải hiểu. 

Có trời đất quỷ thần chăng? Nhất định có. Có vậy ở đâu? Mắt chúng 

ta không nhìn thấy, tai không nghe thấy, thân thể không tiếp xúc được. 

Không  thể  nói  chúng  ta  không  tiếp  xúc  được  là  họ  không  tồn  tại,  thứ 

không tiếp xúc được rất nhiều, không thể nói họ không tồn tại. Huống gì 

những  cảm  ứng  của  quỷ  thần,  không  những  trong  lịch  sử  ghi  chép  rất 

nhiều, mà hiện trong truyền thông, báo chí, tin tức chúng ta cũng thường 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



75 

thấy,  những  tin  tức  này  đều  là  sự  thật.  Nhưng  vẫn  có  rất  nhiều  người 

không tin, điều này không thể trách được, nếu không tự thân chứng kiến, 

người khác nói đều không tin. Đến lúc nào quý vị có phước báo, có nhân 

duyên thấy được quỷ thần, như vậy quý vị mới tin. 

Năm hai mươi mấy tuổi, khi tôi mới học Phật, cư sĩ Chu Kính Trụ, 

là  một  vị  trưởng  giả  rất  yêu  thương  chăm  sóc  tôi.  Ông  có  rất  nhiều 

chuyện, đều là tự thân trải qua, thường kể cho tôi nghe, chúng tôi cũng 

rất thích nghe kể chuyện. Vì chuyện ông kể là tự thân chứng kiến, nên 

đều là thật không phải giả, không phải ông dựng lên câu chuyện để gạt 

chúng tôi. Chúng tôi hỏi ông nhân duyên học Phật, vì ông học tài chính. 

Thời kỳ kháng chiến ông làm cục trưởng thuế vụ của Tứ Xuyên, quản lý 

thuế  má. Sau khi kháng chiến thắng lợi, ông là người  Triết  Giang, ông 

làm  trưởng  phòng  tài  chính  tỉnh  Triết  Giang.  Trước  kháng  chiến,  ông 

từng làm tổng giám đốc ngân hàng tại Tô Châu. 

Tôi  thỉnh  giáo  ông  nhân  duyên  học  Phật,  ông  nói  với  tôi,  nhân 

duyên học Phật là vào thời kỳ kháng chiến. Ông ở tại Trùng Khánh, một 

hôm đánh cờ cùng mấy người bạn, đây là chuyện bình thường, thường 

thường đến hai giờ khuya mới giải tán, giải tán ai về nhà nấy. Lúc đó tuy 

địa vị ông rất cao, nhưng vẫn không có phương tiện giao thông, đi bộ trở 

về. Không như bây giờ đều có xe hơi, lúc đó đi bộ, mà đèn đường còn 

rất tối. Điều này con người thời nay khó lãnh hội được, khoảng tuổi như 

tôi nói đến điều này, cũng biết được đôi chút. Đèn đường rất xa mới có 

một cây, mà bóng đèn đường đó khoảng 40w, treo rất cao, khoảng cách 

rất xa, đúng là như có như không. Trở về lúc đêm khuya, đi về cũng khá 

xa, khoảng bốn năm mươi phút mới về đến nhà. Khi đi trên đường, ông 

thấy  phía  trước  có  người,  lúc  đó  cũng  đi  cùng  đường,  phía  trước  ông, 

ông cũng không chú ý. Đi khoảng nửa tiếng, đột nhiên ông nghĩ, nhìn 

thấy  người  nữ  đi  trước.  Ông  nghĩ,  một  người  con  gái  đơn  thân,  sao  có 

thể  đi  ra  đường  vào  lúc  nửa  đêm?  Ông  nói,  vừa  nghĩ  đến  đây  thì  toàn 

thân dựng đứng. Nhìn kỹ người đi ở trước, cô ta có thân trên không có 

thân dưới, ông khiếp sợ vô cùng, vừa giật mình người ở trước liền biến 

mất,  không  còn.  Ông  cùng  đi  với  người  này  suốt  nửa  tiếng  đồng  hồ, 

tuyệt đối không phải hoa mắt, ông thấy ma thật. Ông nói bắt đầu từ hôm 

đó, ông mới thật sự tin Phật. Sau khi học Phật, ông rất cảm kích con ma 

đó, nếu không tự thân chứng kiến, thì ông mãi mãi không thể tin. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



76 

Ba vợ ông là Chương Thái Viêm, rất có địa vị trong giới học thuật. 

Ba  vợ  ông  là  Phật  tử  kiền  thành,  cũng  có  rất  nhiều  chuyện,  thường  kể 

cho  ông  ta  nghe.  Ông  nghe  xong  bán  tín  bán  nghi,  cho  đến  khi  chính 

mình gặp phải ông mới tin, điều này có thật. Chuyện của ông rất nhiều, 

nếu tôi kể phải mất hết vài tiếng đồng hồ, rất thú vị, tuyệt đối không phải 

giả. 

Bản  thân  tôi  tuy  chưa  từng  thấy  ma  quỷ,  nhưng  tôi  từng  gặp  như 

trong  tiểu  thuyết  Liêu  Trai  nói  về  hồ  ly  tinh.  Lúc  đó  tôi  khoảng  mười 

lăm mười sáu tuổi, tôi quả thật gặp hồ ly tinh. Cho nên tôi tin đó là thật, 

không  phải  giả.  Tôi  gặp  con  hồ  ly  tinh  này,  đã  biến  thành  hình  người, 

nhưng người nam không phải nữ. Rất nhiều người gặp, ở Hằng Sơn Hồ 

Nam. Sau khi kháng chiến thành công, tôi trở về quê nhà, ở quê nhà có 

một  người  thân  thích  gặp  chuyện  rất  kỳ  lạ.  Ở  quê  tôi  đem  gạo  đi  bán, 

gạo đều vận chuyển đến bán ở Vu Hồ Nam Kinh. Người bà con này của 

tôi có một thuyền gạo, đều đóng vào bao xong xuôi cả, đưa lên thuyền. 

Khi đưa lên thuyền, nhìn thấy một con chồn từ bậc cấp chạy vào thuyền, 

công nhân trên thuyền tìm mãi nhưng không tìm thấy. Không tìm thấy, 

mọi người tưởng là hoa mắt nên thôi. Khi chở thuyền gạo này đến Nam 

Kinh, sau khi đưa đến Nam Kinh, lúc đưa hàng xuống, đột nhiên trong 

bao  không  còn  hạt  gạo  nào,  cả  một  thuyền  gạo  không  còn.  Mọi  người 

biết rằng, đều do con chồn này gây ra, thấy điều này là thật không phải 

giả, cả thuyền gạo không còn. Cho nên đi chơi  mấy ngày  ở Nam Kinh 

thì  quay  về,  khi  trở  về  đến  nhà,  gạo  của  ông  ta  vẫn  còn  nguyên  trong 

kho. Không biết đã đắc tội với con chồn này ra sao, mà nó lại trêu đùa 

ông ta như vậy. Không có tổn thất, nhưng nó đã chuyển cả thuyền gạo 

trở về nhà bằng cách nào, đây hoàn toàn là sự thật. 

Cho nên thế gian không có việc kỳ lạ gì không xảy ra, không thể nói 

mình không chứng kiến là không tin, vì điều chúng ta chứng kiến quá ít. 

Những  chuyện  này  ở  HongKong  cũng  rất  nhiều,  ở  Đại  Lục  lại  càng 

nhiều,  ở  nước  ngoài  cũng  rất  nhiều.  Tôi  gặp  rất  nhiều  người,  vì  giảng 

kinh nhiều thính chúng, họ thường kể chuyện họ gặp phải cho tôi nghe. 

Cho nên trời đất quỷ thần khó lừa gạt, chúng ta lừa người dễ, nhưng gạt 

trời đất quỷ thần rất khó. 

“Ngô tuy quá tại ẩn vi”, lỗi lầm của ta vô cùng ẩn mật, vô cùng vi 

tế,  người  không  cảm  nhận  được.  Nhưng  “thiên  địa  quỷ  thần,  bảo  giám 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



77 

lâm chi”, “giám” là tấm gương, giống như tấm kính soi rất rõ ràng, đã 

chiếu đến. “Trọng tắc hàng chi bách ương”, nếu tạo ác nghiệp nặng, nhất 

định gặp tai họa mà ta không ngờ được. “Khinh tắc tổn kỳ hiện phước”, 

nhẹ  thì  giảm  tổn  phước  báo  hiện  tiền.  Nếu  hiểu  được  đạo  lý  này,  nếu 

thấu triệt chân tướng sự thật này, sao không sợ hãi được? 

Xem tiếp bên dưới: “Bất duy thị dã”, không những như thế. “Nhàn 

cư chi địa, chỉ thị chiếu nhiên, ngô tuy yểm chi thậm mật, văn chi thậm 

xảo, nhi phế can tảo lộ, chung nan tự khi, bị nhân thứ phá, bất trực nhất 

văn hỉ, ô đắc bất lẫm lẫm”. 

Ở trước nói trời đất quỷ thần thấy chúng ta rất rõ ràng, đoạn này nói 

với  chúng  ta  về  hoàn  cảnh  cư  trú  hiện  tại.  Cái  gọi  là:  “mười  con  mắt 

nhìn, mười ngón tay chỉ”, đặc biệt là xã hội đô thị hiện nay, nhân khẩu 

dày đặc, nhất cử nhất động của chúng ta rất nhiều người đều nhìn thấy, 

dù chúng ta che đậy kỹ đến mấy. 

“Văn chi thậm xảo”, “văn” là che đậy. Quý vị che dấu tốt đến mấy, 

thì “phế can tảo lộ, chung nán tự khi”. Ở trước có nói với quý vị, người 

có học vấn, có đạo đức, họ nhìn là biết ngay. Bị người khác nhìn thấu, 

không đáng một xu. Nghĩ đến những điều này, sao không sợ hãi được? 

“Lẫm  lẫm”  là  khủng  khiếp,  sợ  hãi.  Đây  nghĩa  là  con  người  khởi  tâm 

động niệm, ngôn ngữ tạo tác, phải dựa vào lương tâm, thiên lương, phải 

biết sợ quan tâm của dư luận. Chúng ta làm việc thiện, không muốn để 

mọi  người  biết.  Chúng  ta  làm  việc  ác,  hy  vọng  mọi  người  đều  biết. 

Người khác  chỉ  trích, coi như chúng ta báo hết cái  ác, đây  là việc tốt. 

Những gì họ chỉ ra,  mình thật sự có sai lầm, cần phải tiếp thu, hối cải. 

Họ  chỉ  ra,  nhưng  ta  không  có  lỗi  lầm  này,  ta  cũng  hoan  hỷ  dù  bị  oan 

uổng, bị oan uổng là phương pháp tiêu tai tiêu nghiệp chướng thù thắng 

nhất. Cho nên bất luận mọi người chỉ trích có đúng hay không, chúng ta 

đều phải cám ơn. 

Cổ  nhân  nói  rất  hay:  “có  lỗi  thì  sửa,  không  có  thì  cố  gắng  hơn”. 

Người khác phê bình mình, đặc biệt là phê bình một cách ác ý. Nếu có 

lập tức sửa đổi, còn như không có càng cố gắng hơn, tuyệt đối không tái 

phạm, thành tựu đức hạnh của mình. Cho nên một người biết tu dưỡng, 

người  biết  đoạn  ác  tu  thiện,  tích  lũy  công  đức,  quả  thật  không  giống 

những  người  khác.  Trong  mỗi  niệm  của  họ  đều  nghĩ  đến  lợi  ích  của 

người khác, tuyệt đối không để bất thiện của người khác trong lòng, đó 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



78 

là việc không đáng. Vì sao vậy? Vì tâm chúng ta thuần thiện, để việc xấu 

của người khác trong tâm, làm phá hoại thiện tâm của mình, quý vị nói 

như vậy oan uổng biết bao? Trong xã hội, người ngu si như thế không ít. 

Người  ta  khen  ngợi  mình,  nịnh  bợ  mình,  chúng  ta  cũng  phải  bình 

tĩnh tư duy. Họ nịnh mình, khen ngợi mình, mình có thật đức này chăng? 

Phải  chăng  ta  đã  làm  việc  tốt  như  vậy?  Cho  dù  có  thật,  chúng  ta  cũng 

phải khiêm tốn, càng nổ lực hơn. Nếu lời khen ngợi của họ vượt quá sự 

thật, chúng ta phải sanh tâm hổ thẹn, nhất định phải xin lỗi họ: tôi không 

có  nhiều  ưu  điểm  như  vậy,  quý  vị  nói  quá  rồi,  bản  thân  tôi  cần  nỗ  lực 

hơn  nữa,  hy  vọng  không phụ  sự  khen  ngợi  của  quý  vị.  Tu  dưỡng  như 

vậy, mới có thể thành tựu đức hạnh của mình. Về phương diện quả báo, 

mới có thể miễn trừ hung dữ tai họa, thiện phước mới hiện tiền, đây là 

đạo lý nhất định. Chúng ta phải hiểu, phải siêng năng nỗ lực tu học. Phải 

có tâm hổ thẹn, phải siêng năng tinh tấn. 

Hôm nay chúng ta tạm dừng tại đây. 



Hết tập 7 





Liễu Phàm Tứ Huấn 

Tập 8 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:17.04.2001 

Địa điểm: Đài Truyền Hình Phụng Hoàng 

Thâm Quyến_Trung Quốc 

 

Chư vị đồng học, xin chào mọi người! 

Ở  trước  chúng  ta  nói  về  “nền  tảng  sửa  đổi  lỗi  lầm”,  nói  đến  phải 

khởi  tâm  biết  hổ  thẹn,  tiếp  theo  là  phải  biết  sợ  hãi.  Chúng  ta  khởi  tâm 

động niệm, ngôn ngữ tạo tác, không những là sợ hãi thiên địa quỷ thần 

giám sát, đồng thời cũng phải sợ chỉ trách của dư luận xã hội. 

Bây giờ chúng ta xem đoạn văn bên dưới: “Bất duy thị dã, nhất tức 

thượng tồn, di thiên chi ác, do khả hối cải”. Đây là luận lý y cứ sửa đổi 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



79 

chính mình, con người chỉ cần một hơi thở, trong đời dù tạo tội ác lớn 

đến đâu, đều có thể sửa đổi. “Cổ nhân, hữu nhất sanh tác ác, lâm tử hối 

ngộ,  phát  nhất  thiện  niệm,  toại  đắc  thiện  chung  giả”.  Đây  là  đưa  ra 

chứng cứ để nói rõ với chúng ta, trường hợp như thế cổ kim trong ngoài 

đều rất nhiều, chỉ cần chúng ta quan sát tường tận là có thể thấy. 

Vì  sao  trong  đời  tạo  tội  ác  cực  lớn,  thật  sự  sám  hối  thì  nghiệp 

chướng này có thể tiêu trừ, đạo lý ở đâu? Thực tế mà nói, lý này quá sâu 

sắc, không phải phàm phu có thể lý giải được. Chẳng những phàm phu 

không thể lý giải, mà trong kinh Đức Phật nói, bậc thánh giả nhị thừa, 

quyền  giáo  Bồ  Tát  đều  không  cách  nào  lý  giải.  Vì  sao  vậy?  Điều  này 

liên quan đến nguyên khởi của vũ trụ hư không pháp giới, khởi nguyên 

của sanh mạng và nguồn cội của chúng sanh, liên quan đến những đạo lý 

lớn lao này. 

Trong Kinh Lăng Nghiêm  Đức Phật nói rất thấu triệt rõ  ràng,  cho 

nên cổ nhân khen ngợi Kinh Lăng Nghiêm, nói là Lăng Nghiêm khai trí 

tuệ, Pháp Hoa thành Phật. Tôi tin rất nhiều người đồng học đã nghe qua 

hai  câu  này.  Trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói  rất  rõ  ràng,  Đức  Phật  dạy 

rằng hư không pháp giới quốc độ chúng sanh vốn là nhất thể. Do đó tội 

ác  cực  lớn,  chỉ  cần  quay  đầu,  gọi  là  “quay  đầu  là  bờ”,  đạo  lý  này  bên 

dưới có nói đến. 

“Vị nhất niệm mãnh lợi”, hai chữ “mãnh lợi” quan trọng vô cùng. 

“Túc  dĩ  địch,  bách  niên  chi  ác  dã”,  ở  dưới  đưa  ra  một  ví  dụ  nói  với 

chúng ta: “Thí dụ thiên niên u cốc”. Hiện nay chúng ta đi du lịch sẽ gặp 

rất nhiều sơn động, động có thạch nhũ, đó chính là “thiên niên u cốc”. 

“Nhất đăng tài chiếu, tắc thiên niên chi ám câu trừ”, chúng ta cầm một 

ngọn  đèn  đi  vào,  bóng  tối  ngàn  năm  bị  phá  trừ.  “Cố  quá  bất  luận  cửu 

cận,  duy  dĩ  cải  vi  quý”,  sai  lầm  giống  như  bóng  tối  vậy,  chỉ  cần  một 

ngọn đèn là có thể chiếu trừ được nó. Ngọn đèn này ví như trí tuệ, ví với 

sự giác tĩnh, thật sự đã giác ngộ,  mỗi hành động lời nói trong quá khứ 

điều sai trái. Một niệm giác, một niệm trí tuệ chân thật hiện tiền, tội liền 

tiêu. Nhưng một niệm giác, một niệm trí tuệ này rất khó được, vô cùng 

đáng quý. Vì sao vậy? Vì chúng ta mê trong tình dục thời gian quá lâu, 

vô lượng kiếp đến nay mê trong tình dục. Sinh mạng là vĩnh hăng, sinh 

mạng  không  phải  tạm  thời  là  vĩnh  hằng.  Thân  mạng  chúng  ta  rất  ngắn 

ngủi, nhưng tinh thần chúng ta trường tồn. Trong nhà Phật nói, chúng ta 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



80 

có pháp thân huệ mạng, đó là vĩnh hằng. Cho nên vô lượng kiếp đến nay 

sanh tử luân hồi, mê thất bản tánh. Do đó mù mờ vô tri chấp trước thân 

này là ta, tham hưởng thụ ngũ dục lục trần, tạo ra vô lượng vô biên tội 

nghiệp. Như vậy mới tạo thành trong đời này mọi việc không như ý, tạo 

thành  rất  nhiều  đau  khổ  trong  đời  này.  Chúng  ta  muốn  tìm  điều  lành 

tránh điều dữ, trước tiên phải biết sửa đổi lỗi lầm. Ở đây Liễu Phàm tiên 

sinh đem kinh nghiệm sửa lỗi của mình nói tường tận cho chúng ta, đặc 

biệt nhắc nhở chúng ta chỉ cần còn một hơi thở, chỉ cần chịu thay đổi thì 

dù lỗi lầm lớn đến đâu cũng có thể tiêu trừ. 

Tiếp theo ông nói: “đản trần thế vô thường, nội thân dị vẫn, nhất tức 

bất  thuộc,  dục  cải  vô  do  hỉ”.  “Trần  thế”  là  phàm  phu  thế  gian,  không 

những thân mạng này vô thường, quốc độ cũng vô thường. Trong Kinh 

Bát Đại Nhân Giác, vừa mở đầu Đức Phật nói với chúng ta: “Thế gian 

vô  thường,  quốc  độ  nguy  thúy”.  Hai  câu  này  là  cảnh  cáo,  thế  gian  vô 

thường, biến hóa trong từng sát na, thân thể này của chúng ta rất dễ mất. 

Thân người khó được mà dễ mất, một hơi thở không vào lại là kết thúc 

thân  mạng  đời  này,  lúc  này  có  muốn  sửa  đổi  cũng  không  còn  cơ  hội, 

“dục cải vô do hỉ”. 

“Minh tắc thiên bách niên, đảm phụ ác danh, tuy hiếu tử từ tôn, bất 

năng tẩy địch”. Đây là nói theo thế tục, quý vị tạo quá nhiều tội ác, tiếng 

ác lưu truyền đến  đời sau, người đời sau nghe đến tên của quý vị  đều 

sanh  tâm  chán  ghét.  Như  trong  lịch  sử,  thông  thường  chúng  ta  từ  nhỏ 

đọc sách đều biết Tần Cối thời nhà Tống. Đời này làm ác đa đoan, lưu 

lại  tiếng  xấu  cho muôn  ngàn  đời  sau.  Con  cháu  ông dù  hiếu  thuận đến 

đâu, cũng không thể giúp ông rửa sạch tội danh này, đây là một ví dụ. 

“U tắc thiên bách kiếp, trầm luân ngục báo, duy thánh hiền Phật Bồ 

Tát, bất năng tiếp dẫn, ô đắc bất úy”. Sao có thể không sợ hãi? Lưu tiếng 

xấu cho thế gian, là  một việc không vinh dự gì. Người bây giờ thường 

nói:  “vinh  dự  là  sinh  mạng  thứ  hai  của  con  người”,  mọi  người  rất  coi 

trọng  vinh  dự.  Thật  ra  nó  vẫn  đứng  thứ  hai,  nghiêm  trọng  nhất  là  quả 

báo của đời sau, tạo ác nghiệp quá nhiều, gọi là tội thập ác ngũ nghịch, 

trong kinh điển Đức Phật luôn nhắc nhở chúng ta, tội nghiệp này là đọa 

địa  ngục  A  tỳ.  Nói  đến  địa  ngục  là  điều  rất  đáng  sợ.  Trong  Kinh  Địa 

Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện, Đức Phật nói rất rõ ràng. Tạo tội nghiệp cực 

nặng, chiêu cảm quả báo của địa ngục, địa ngục từ đâu đến? 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



81 

Trước đây, khi tôi mới học Phật, cư sĩ Chu Kính Trụ kể cho tôi nghe 

một câu chuyện, câu chuyện này là thật. Ba vợ của ông là Chương Thái 

Viêm, lúc đó ở Bắc Kinh. Có một thời gian ông được Đông Nhạc đại đế 

mời làm phán quan, đây là nói đến quỷ thần, có thật! Đông Nhạc đại đế 

ở Thái Sơn tỉnh Sơn Đông, khu vực ông quản lý có năm sáu tỉnh, phạm 

vi quản lý rất lớn. Sanh tử, lành dữ họa phước của người trong khu vực 

này ông đều quản lý. Địa vị của phán quan rất cao, tương đương với bí 

thư trưởng, ông ta mời Chương Thái Viêm đảm trách công việc này. 

Chương Thái Viêm nói, buổi tối có tiểu quỷ đến, khiêng kiệu đến, 

lúc đó không có xe, khiêng kiệu đến mời ông lên kiệu đi làm. Sáng sớm 

ngày mai khi trời sáng ông tan ca, tiểu quỷ lại đưa ông về nhà, ngày đêm 

ông đều không nghỉ  ngơi. Ban ngày làm  việc  cho nhân gian, ban đêm 

làm  việc  cho  âm  phủ.  Ông  cũng  thường  đem  những  gì  chứng kiến  hay 

nghe được ở âm phủ thuật lại cho bạn bè nghe. Có một lần, ông nói ông 

hỏi Đông Nhạc đại đế_Diêm La vương cao hơn Đông Nhạc đại đế một 

bậc.  Ông  nói  hình  phạt  trong  địa  ngục  có  một  loại  gọi  là  ôm  cột  đồng 

cháy. Cột đồng cháy nghĩa là đốt đỏ trụ đồng, bắt tội nhân ôm lấy trụ đó. 

Chương Thái Viêm nói, hình phạt này quá tàn khốc, hy vọng Đông Nhạc 

đại đế phát tâm đại từ bi, phế bỏ hình phạt này. Đông Nhạc đại đế nghe 

lời này gật đầu nhưng không giải thích gì, ông nói ngươi cứ đến đó tham 

quan trước, ngươi thử đến hình trường xem xem. Đông Nhạc đại đế phái 

hai tiểu quỷ dẫn ông đi tham quan hiện trường, ông liền đi. Khi đến nơi 

tiểu  quỷ  nói,  ông  xem  đây  chính  là  hiện  trường.  Ông  không  thấy  gì  cả 

bổng nhiên đại ngộ, thì ra hình phạt trong địa ngục không phải do Vua 

Diêm La tạo ra. Không phải do ông thiết lập, cho nên ông không thể phế 

bỏ. Hình phạt này từ đâu mà có? Là do ác nghiệp của mình biến hiện ra, 

giống  như  người  thấy  ác  mộng  vậy,  tự  làm  tự  chịu,  không  phải  người 

khác làm ra rồi bắt ta phải chịu. Ông hoát nhiên đại ngộ, về sau không 

nhắc đến nữa. Ông mới hiểu đạo lý chân thật trong kinh điển nói, tất cả 

mọi  cảnh  giới,  cảnh  giới  vui  hay  cảnh  giới  đau  khổ,  tất  cả  đều  từ  tâm 

mình biến hiện ra. Đây chính là những gì Đức Phật nói trong Kinh Hoa 

Nghiêm, tất cả pháp, bao gồm thiên đường và địa ngục là “duy tâm sở 

hiện, duy thức sở biến”. Tâm là tâm của ta, thức chính là thiện ác nghiệp 

do  ta  tạo  ra,  cho  nên  tâm  ta  thiện,  hành  vi  thiện  hiện  ra  cảnh  giới  tự 

nhiên là chí thiện mỹ mãn. Tâm ta ác, ý niệm ác, hành vi ác hiện ra cảnh 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



82 

giới  tự  nhiên  là  thiên  tai  thảm  họa.  Cho  nên  thiên  đường  là  do  tâm  ta 

biến hiện ra, địa ngục cũng do tâm ta biến hiện ra, hoàn cảnh sinh hoạt 

hiện tại của chúng ta vẫn là tự tâm biến hóa ra. 

Nhưng có người nói, tâm tôi sao có thể biến hiện ra cảnh giới này? 

Đây đúng là một vấn đề then chốt. Tâm là gì? Tâm ở đâu? Tâm nó như 

thế nào? Đây là vấn đề lớn trong Phật giáo. Nếu giải quyết được vấn đề 

này,  nói  cách  khác  là  mọi  vấn  đề  đều  được  giải  quyết,  đây  gọi  là  giải 

quyết  tận  gốc.  Vấn  đề  này  trong  Kinh  Lăng  Nghiêm,  nên  nói  Lăng 

Nghiêm  khai  trí  tuệ,  không  sai!  Mở  đầu  Kinh  Lăng  Nghiêm,  Đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni và Tôn giả A Nan thảo luận về chân tâm và vọng tâm. 

Tâm  ở đâu, tâm như thế nào, tâm có  tác dụng gì, kinh văn này rất dài, 

kinh  có  mười  quyển  thảo  luận  về  những  điều  này.  Thiền  tông  nói: 

“nhược nhân thức đắc tâm, đại địa vô thốn thổ”. Ý câu này nghĩa là một 

người thật sự hiểu rõ về tâm, hết thảy pháp thế xuất thế gian đều thông 

đạt vô ngại, đây là thật. Bởi vậy tất cả do tâm tạo, tất cả pháp duy thức 

sở  biến,  do  vậy  chúng  ta  không  thể  không  sợ  hãi.  Cảnh  giới  địa  ngục 

hiện  tiền,  tuy  Phật  Bồ  Tát  đại  từ  đại  bi,  có  thể  độ  được  ta  chăng?  Nếu 

như  ta  chấp  mê  không  ngộ,  dù  Bồ  Tát  Địa  Tạng  từ  bi  đến  đâu  cũng 

không giúp gì được. Đích thực Phật Bồ Tát thường trú tại địa ngục, giúp 

những  chúng  sanh  đau khổ, dốc  toàn  sức  lực  giáo hóa.  Người  thọ  giáo 

nhất định phải giác ngộ, nhất định phải tin, phải hiểu, phải hành trì, họ 

mới có cơ hội thoát ly khổ báo của địa ngục, sau đó từng bậc từng bậc 

không ngừng nâng cao. Cho nên ân đức của Phật là lớn nhất, hơn cả ân 

cha mẹ. Ân đức cha mẹ đối với chúng ta là một đời một kiếp, nhưng ân 

đức của Chư Phật Bồ Tát đối với chúng ta là đời đời kiếp kiếp, vĩnh viễn 

không  từ  bỏ.  Chúng  ta  tạo  tội  ác  nghiêm  trọng  đến  mấy,  ngài  cũng 

không từ bỏ chúng ta, điều này quả thật rất vĩ đại, chúng ta cần học tập 

theo. 

Xem  tiếp  đoạn  văn  bên  dưới:  “Đệ  tam,  tu  phát  dõng  tâm”.  Dõng 

mãnh tinh tấn, sửa đổi lỗi lầm. Nói đến sửa lỗi lầm, Liễu Phàm tiên sinh 

đưa ra ba loại tâm, chúng ta cần phải ghi nhớ ba tâm này. Thứ nhất là 

tâm  biết  hổ  thẹn,  con  người  không  thể  không  biết  hổ  thẹn.  Thứ  hai  là 

tâm sợ hãi. Thứ ba là tâm dõng mãnh. Nếu ta có thể đầy đủ ba tâm này 

thì không khó sửa đổi. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



83 

Ông  nói:  “Nhân  bất  cải  quá,  đa  thị  nhân  tuần  thoái  súc”.  “Nhân 

tuần” nghĩa là qua loa, đại khái, bất luận làm gì đều không siêng năng, 

như vậy rất khó sửa lỗi lầm của mình. “Thoái súc” tức là thoái chuyển, 

nghĩa là vì sao con người không thể sửa đổi, biết bao nhiêu người muốn 

sửa đổi mà không sửa đổi được, chính là do “nhân tuần thoái súc”, bốn 

chữ này chướng ngại. 

“Ngô tu phấn nhiên chấn tác, bất dụng trì nghi, bất phiền đẳng đãi”. 

Đây nghĩa là tâm dõng mãnh. Thế nào gọi là “dõng mãnh?” Phải phấn 

chấn, tuyệt đối không hoài nghi, lập tức sửa đổi. Không được nói lỗi lầm 

này thôi đợi ngày mai, đợi sang năm! Như vậy vĩnh viễn không sửa đổi 

được. Phải sửa ngay lập tức, sửa ngay tức thì. 

“Tiểu giả như mang thích tại nhục, tốc dữ quyết dịch. Đại giả như 

độc xà khiết chỉ, tốc dữ trảm trừ. Vô tư hào ngưng trệ, thử phong lôi chi, 

sở dĩ vi ích dã”. Lỗi nhỏ giống như kim đâm vào thịt chúng ta, lập tức 

phải nhổ nó ra, điều này chúng ta có kinh nghiệm. Lỗi lớn giống như rắn 

độc căn vào đầu ngón tay chúng ta, lúc này phải lập tức chặt đứt ngón 

tay. Nếu không chặt đứt, độc rắn chạy vào tim dẫn đến tử vong. Lúc này 

tuyệt  đối  không  được  do  dự,  phải  quyết  đoán,  “vô  tư  hào  ngưng  trệ”. 

Đây là “phong lôi chi sở dĩ vi ích”. “Phong lôi” là quẻ trong Kinh Dịch. 

Lấy hiện tượng của nó, gió thổi sấm động. Hiện tượng của mùa xuân là 

vạn  vật  sinh  trưởng,  cho  nên  nó  có  ích-  “phong  lôi  ích”.  Đây  là  hình 

dung sự dứt khoát, tình trạng dõng mãnh sửa đổi. 

“Cụ  thị  tam  tâm,  tắc  hữu  quá  kỳ  cải,  như  xuân  băng ngộ  nhật,  hà 

hoạn bất tiêu hồ”. Sửa lỗi lầm cần phải đầy đủ ba tâm này, sau đó có lỗi 

ta  mới có thể sửa  đổi. Hai câu  ở dưới là ví dụ, ví như băng  mùa xuân, 

băng của mùa xuân gặp mặt trời, mặt trời xuất hiện, băng lập tức tan rã. 

Ví băng như ác nghiệp, ví mặt trời với sự dõng mãnh. Dõng mãnh sửa 

lỗi,  tội  của  mình  tự  nhiên  tiêu  trừ.  “Nhiên  nhân  chi  quá,  hữu  tùng  sự 

thượng cải giả, hữu tùng lý thượng cải giả, hữu tùng tâm thượng cải giả. 

Công  phu  bất  đồng,  hiệu  nghiệm  diệc  dị”.  Đây  là  nói  đến  ba  loại  hiệu 

quả khác nhau, có người sửa từ sự, có người sửa từ lý, có người sửa từ 

tâm.  Nhưng  chư  vị  nên  biết,  đều  phải  đầy  đủ  ba  tâm  đã  nói  ở  trước, 

không có ba tâm này, bất luận từ phương diện nào cũng không thể sửa 

đổi  được,  cũng  không  có  lợi  ích.  Bên  dưới  là  phân  biệt  cho  chúng  ta 

thấy, trước tiên là nói thay đổi từ sự. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



84 

“Như tiền nhật sát sanh, kim giới bất sát. Tiền nhật nộ lị, thử tựu kỳ 

sự, nhi cải chi giả dã. Cưỡng chế ư ngoại, kỳ nan bách bội, thả bệnh căn 

chung  tại,  đông diệt  tây  sanh,  phi  cứu  cánh,  khuếch  nhiên  chi  đạo  dã”. 

Đầu tiên là nói về thay đổi từ sự, sửa đổi từ sự rất khó, đây là một hành 

vi cưỡng chế, một mực chế chỉ nó. Điều này đích thực có giới hạn, nó có 

một điểm bảo hòa, sửa đổi không triệt để. 

Ở đây đưa ra một trường hợp, ví dụ ngày xưa sát sanh, bây giờ phát 

tâm trì giới. Quý  vị thọ giới, thọ năm  giới không sát sanh, không trộm 

cắp, không tà dâm, không vọng ngữ, không uống rượu, phát tâm trì giới. 

Năm  giới  này  là  để  đoạn  trừ  năm  loại  tập  khí.  Tập  khí  quá  sâu  nặng 

muốn đoạn tận rất khó khăn. Quý vị hiện nay không sát sanh nữa, nhưng 

có thể duy trì không sát sanh này được bao lâu? Trước đây hay nổi giận, 

thích  mắng  người,  bây  giờ  trừ  bỏ,  không  nổi  giận  nữa.  Đưa  ra  trường 

hợp này đều là sửa đổi về sự, đây là một loại hành vi cưỡng chế, rất khó 

khăn. 

Bệnh căn luôn tồn tại, vì sao vậy? Tham sân si mạn là gốc của bệnh, 

những thứ này không cách nào đoạn được, cho nên cảnh giới hiện tiền 

nó  lại  khởi  hiện  hành.  Có  một  số  người  thiện  căn  sâu  dày,  còn  có  thể 

cưỡng chế được. Thiện căn mỏng manh luôn luôn gặp nghịch cảnh lớn, 

họ không thể nào khống chế được. Nghịch cảnh nhỏ thì được, họ có thể 

khống  chế,  nhưng  nghịch  cảnh  lớn  thì  không  thể.  Bên  dưới  nói:  “đông 

diệt  tây  sanh,  phi  cứu  cánh  khuếch  nhiên  chi  đạo”.  “Khuếch  nhiên  chi 

đạo” nghĩa là trừ tận gốc, không cách nào bạt trừ triệt để, đây là sửa về 

sự. 

Chúng ta biết rất nhiều người học Phật đều có thiện tâm, đều muốn 

sửa  lỗi,  mọi  người  phát  tâm  thọ  giới,  sau  khi  thọ  giới  lại  không  làm 

được, tôi gặp không ít người. Thầy ơi, con đã thọ giới, bây giờ không 

thực hành, lại phạm giới, lại phá giới, phải làm sao? Điều này rất khó! 

Tiếp theo Liễu Phàm dạy chúng ta sửa từ lý, lý luận, công phu này 

cao hơn trước một bậc. “Thiện cải quá giả”. Thiện là biết, người biết sửa 

lỗi.  “Vị  cấm  kỳ  sự,  tiên  minh  kỳ  lý”,  ví  dụ  chúng  ta  muốn  không  sát 

sanh, “sự” của không sát sanh chúng ta chưa đoạn, vẫn chưa đoạn, trước 

tiên phải hiểu vì sao không sát sanh, phải hiểu rõ đạo lý này. “Như quá 

tại sát sanh”, chúng ta có tội sát sanh. “Tức tư viết”, tư là phải thường 

nghĩ. “Thượng đế hiếu sinh, vật giai luyến mạng, sát bỉ dưỡng kỷ, khởi 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



85 

năng tự an”. Trước đây không ai dạy chúng ta, nên lơ là, xưa nay không 

hề nghĩ đến điều này. Đến khi tiếp thu giáo huấn của thánh hiền, chúng 

ta  nghe  lời  dạy  này  thường  để  trong  lòng,  đúng  là  “trời  có  đức  hiếu 

sinh”. Tất cả các loài động vật, làm gì có chuyện không quý trọng sinh 

mạng mình? Đến con trùng con kiến đều tham sống sợ chết. Nếu chúng 

ta muốn giết nó để nuôi dưỡng mình, tâm chúng ta an được sao? Nếu nói 

ngược  lại,  người  ta  giết  mình  để  nuôi  sống  họ,  chúng  ta  cam  tâm  tình 

nguyện chăng? Thường nghĩ đến đạo lý này. 

“Thả  bỉ  chi  sát  dã”,  quý vị  thử  nghĩ  lại  tình  trạng  khi  động  vật  bị 

giết. “Ký thọ đồ cát, phục nhập đỉnh hoạch”, đỉnh hoạch là để vào trong 

nồi  nấu.  “Chủng  chủng  thống  khổ,  triệt  nhập  cốt  tủy”.  Nếu  chúng  ta 

đứng vào vị trí đó để suy nghĩ, giả dụ như động vật này là ta, ta bị người 

giết, sau đó bị đem đi nấu, bị người ăn thịt. “Kỷ chi dưỡng dã, trân cao 

la liệt, tham quá tức không”. Chúng ta thường nghĩ đến điều này. 

Năm tôi 26 tuổi gặp được cuốn sách này, sau khi đọc xong tôi cảm 

động vô cùng. Cho nên từ khi bắt đầu tiếp xúc, khoảng sáu tháng sau tôi 

liền ăn chay. Tôi thường nghĩ đến: “không nhẫn tâm ăn thịt chúng sanh”, 

nghĩ đến tình trạng này quá đáng sợ. Lại nghĩ đến quả báo của nó, đúng 

là lạnh người. 

Trước đây, khi ba tôi còn sống, ông là một quân nhân, thời kỳ kháng 

chiến  trong  nhà  tôi  có  rất  nhiều  súng.  Lúc  đó,  tôi  vẫn  còn  ghi  nhớ  rõ 

ràng, trong nhà tôi súng ngắn súng dài có khoảng tám cây. Ông rất thích 

săn  bắn,  lúc  nhỏ  chúng  tôi  thường  theo  ba  đi  săn,  ngày  nào  cũng  săn 

được  thú  rừng  đem  về  ăn.  Nhưng  sau  khi  kháng  chiến  thắng  lợi,  tình 

trạng lúc ba tôi chết hoàn toàn giống như trong Kinh Địa Tạng nói. Ông 

bị điên cuồng, thấy núi ông chạy lên núi, giống như dã thú vậy, hình ảnh 

rất giống dã thú, nhìn thấy nước ông lập tức lặn xuống nước. Trong kinh 

điển Đức Phật nói về quả báo của sát sanh, tôi tận mắt chứng kiến. Nghĩ 

đến tình trạng của ba tôi từ lúc bệnh cho đến chết, tôi vô cùng khiếp sợ! 

Chính  tôi  cũng  từng  đi  săn  bắn  ba  năm,  cũng  giết  chết  không  ít  sinh 

mạng.  Khi  đọc  sách  này,  nghĩ  đến  những  tình  hình  đó,  tôi  tuyệt  đối 

không còn dám làm. Từ năm 26 tuổi, tôi bắt đầu ăn chay trường, phóng 

sanh để chuộc tội, tội sát sanh trong quá khứ quá nặng. Nên sau khi học 

Phật, tôi chỉ làm ba việc đó là ấn tống kinh điển, tôi học theo đại sư Ấn 

Quang. Phóng sanh để tiêu trừ tội nghiệp sát sanh của tôi. Bố thí thuốc 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



86 

men,  thấy  nhiều  người  bệnh  hoạn  khổ  sở,  người  nghèo  khổ  không  có 

tiền mua thuốc, mỗi tháng tôi quyên ít tiền bố thí thuốc men. Tôi chỉ làm 

ba việc này, rất đơn giản, rất đơn thuần, ở đây dùng chữ nghĩa rất hay. 

“Kỷ  chi  dưỡng  dã”,  đây  là  nói  thói quen  hằng ngày  của  chúng  ta. 

“Trân cao  la liệt”, nghĩa là thức ăn  rất phong phú, quý vị  có nghĩ đến 

“thực quá tức không” chăng? Chúng ta tham đắm vị ngon, tham đắm này 

là vì ai? Chúng ta sát sanh ăn thịt là vì ai? Vì cái lưỡi có thể phân biệt 

mùi vị, nhưng cái lưỡi chẳng qua chỉ dài ba tấc mà thôi, nuốt vào trong 

cổ thì đâu còn biết mùi vị gì nữa. Vì thỏa mãn cái lưỡi ba tấc này, mà tạo 

ra  vô  lượng  vô  biên  tội  nghiệp,  không  đáng!  Đạo  lý  này,  sự  thật  này 

chúng ta đã suy nghĩ tường tận chăng? 

Nếu nói ăn chay không có dinh dưỡng, ăn chay không có sức khỏe, 

tôi  có  thể  làm  chứng  cho  mọi  người.  Tôi  ăn  chay  đến  nay  đã  50  năm, 

nhưng trong đời chưa từng bị bệnh, đúng là mạnh khỏe sống lâu. Thể lực 

của tôi không yếu, có thể duy trì được tình trạng sức khỏe, nguyên nhân 

là gì? Nhờ ăn chay. Nói thật tôi không rành lắm về phương pháp dưỡng 

sinh,  không  hề  chú  ý  đến,  quả  thật  là  không  hiểu.  Điều  đáng  tiếc  nhất 

trên cơ thể chính là răng không đẹp, tôi không bị rụng răng, răng đều rất 

tốt,  chỉ  là  chưa  đủ  tiêu  chuẩn.  Vì  sao  vậy?  Vì  không  biết  cách  bảo  vệ 

răng. Năm trước, có một vị đồng tu dẫn tôi đi khám răng, lấy men răng 

cho tôi. Bác sĩ lấy men răng nói với tôi, răng của thầy không tệ, giữ rất 

tốt, đây là nhờ thầy ăn chay. Hơn 70 tuổi, nhưng răng người khác không 

thể sánh bằng. Ông dạy tôi cách bạo vệ răng, sau mỗi lần ăn xong, nhất 

định phải súc miệng, đánh răng, không cần dùng kem. Kem chỉ cần dùng 

hai  lần  sáng  và  tối,  bình  thường  phải  luôn  súc  miệng,  đánh  răng.  Tôi 

không biết điều này, trước đây tôi chỉ đánh răng một lần vào buổi sáng, 

buổi tối không đánh, cho nên không chăm sóc tốt cho răng. Nếu tôi gặp 

bác sĩ này sớm, lúc trẻ hiểu cách bảo vệ răng, răng của tôi bây giờ chắc 

giống  như  người  hai  ba  mươi  tuổi  vậy.  Vị  bác  sĩ  này  nói  với  tôi,  phải 

bảo vệ răng thật tốt. Tôi như thế này cũng được coi là tốt, nhưng chưa đủ 

tốt, bây giờ tôi đã hiểu. Sau mỗi lần ăn xong, tôi lập tức đánh răng, súc 

miệng, tuyệt đối không để giữa kẽ răng còn thứ gì tồn tại, như vậy rất dễ 

sinh  vi  khuẩn.  Răng  tốt,  tức  là  hệ  thống  tiêu  hóa  của  chúng  ta  đều  tốt, 

người không bị bệnh. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



87 

Ăn chay rất có lợi cho sức khỏe, đặc biệt là sau tuổi trung niên. Sau 

tuổi  trung  niên  không  biết  nhiếp  sanh  trong  ẩm  thực,  đối  với  sức  khỏe 

lúc  về  già  sẽ  có  ảnh  hưởng  rất  lớn.  Đây  là  từ  việc  ăn  ở,  thông  thường 

chúng ta gọi là vệ sinh. Người thế gian đều hiểu và chú ý vệ sinh, nhưng 

còn có điều quan trọng mà mọi người lãng quên, đó là gì? Là vệ tánh, 

tánh là tánh tình tốt, nó sẽ ảnh hưởng đến sinh lý. 

n Đạo Hồi Giáo, ẩm thực của họ có rất nhiều quy củ, có rất nhiều 

thứ họ không ăn. Tôi từng nghiên cứu giáo nghĩa của họ, vì sao không 

ăn? Thì  ra vì tính tình của những động vật đó không tốt, phàm những 

loại  động  vật  và  thực  vật  tánh  tình  không  tốt  họ  đều  không  ăn,  vì  sao 

vậy? Vì sợ ảnh hưởng đến tính tình của mình. Họ hiểu cách vệ tánh, bảo 

vệ  thật  tốt  tâm  trạng  mình,  bây  giờ  chúng  ta  cũng  gọi  là  “tâm  trạng”, 

điều này cao hơn người thông thường chúng ta. 

Về sau tôi đọc kinh Phật, Đức Phật càng cao siêu hơn, ngài nói ba 

điều. Ngoài chú ý đến vệ sinh, vệ tánh, còn chú trọng đến vệ tâm. Bảo 

vệ tâm từ bi của mình, bảo vệ tâm lương thiện của mình, cho nên không 

ăn thịt tất cả chúng sanh, điều này rất có đạo lý. Nhà Phật đúng là thông 

tình đạt lý. Thông thường chúng ta nói, dạy học của Phật giáo hợp tình, 

hợp lý, hợp pháp. Phật giáo không phải khi đã hình thành là không thay 

đổi, mà rất linh hoạt. Chúng ta phải hiểu những đạo lý này. 

Trong  thức  ăn  chay,  Phật  pháp  đặc  biệt  chọn  ra  năm  loại  không 

được ăn, năm loại này gọi là “ngũ vị tanh”. Quý vị thử nghĩ xem, chữ 

tanh này có bộ thảo, tanh không phải thịt, thịt gọi là hôi, nhà Phật gọi là 

tanh hôi, không được dùng nó. Loại thịt thuộc về  hôi, tanh là chỉ năm 

loại. Năm loại rau này, hành là một loại, hành củ và hành lá, lá hẹ, hành 

tây, năm loại này không được ăn. Vì sao không ăn? Vì năm loại này khi 

ăn  sống  có  tính  kích  thích  sinh  lý,  dễ  nổi  nóng,  vì  nguyên  nhân  này, 

phòng chỉ quý vị ít nóng giận, ít nổi cáu, vì thế không được ăn. Khi ăn 

chính, những thứ này có thể sanh chất kích thích, dễ dẫn khởi tính xung 

động. Chính là nguyên nhân này, không phải gì khác. Nhưng nếu dùng 

những  thứ  này  để  làm  hương  liệu,  có  thể  dùng  nó  để  nêm  nếm  làm 

hương  vị,  vì  sao?  Vì  nó  không  khởi  tác  dụng.  Bởi  vậy  nhất  định  phải 

hiểu dụng ý thật sự của giới luật Phật giáo. 

Trong  giới  luật  Phật  giáo  cấm  uống  rượu,  trong  ngũ  giới  là  không 

sát sanh, không trộm  cắp, không tà dâm, không vọng ngữ, không uống 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



88 

rượu. Đức Phật nói, rượu vốn không có tội, nhưng khi say rượu sợ quý 

vị làm ra những việc như sát đạo dâm vọng. Cho nên cấm uống rượu là 

phòng  chỉ,  vốn  nó  không  có  tội,  chúng  ta  phải  hiểu  điều  này.  Nhưng 

trong lúc làm thức ăn dùng rượu để nêm nếm thì không sao, dùng rượu 

nêm nếm nó không làm ta say. Phật pháp chế định những điều này, rất 

thông tình đạt lý, đặc biệt là giới cấm rượu, khai duyên rất nhiều. “Khai 

duyên” nghĩa là khai giới không phải phạm giới, trong một thời kỳ nào 

đó có thể uống rượu. Trong Giới Kinh nói, trên 70 tuổi, tình trạng sức 

khỏe suy yếu, máu huyết tuần hoàn chậm, mỗi bữa cơm có thể uống một 

chút rượu thuốc, vì sao vậy? Giúp máu huyết lưu thông, dùng như thuốc. 

Trong thuốc bắc, có rất nhiều vị dùng rượu làm thuốc dẫn, tất cả đều cho 

phép  dùng.  Cho nên  không  phải  nói,  tất  cả  đều  không  được  dùng.  Bây 

giờ  có  rất  nhiều  người  trì  giới,  đối  với  những  điều  giới  nhỏ  này  trì  rất 

nghiêm  khắc,  những  giới  quan  trọng  lại  qua  loa.  Đây  là  sai  lầm,  hoàn 

toàn  sai  lầm!  Những  vấn  đề  này,  nếu  không  phân  biệt  tường  tận,  con 

người sẽ chết trong giới điều, như vậy sẽ chẳng làm được điều gì cả. Có 

người  nói:  “giới  điều  là  giết  người”,  đó  là  họ  hiểu  sai,  chết  trong  giới 

điều, quả thật người ta hay nói như thế. Họ không biết giới luật của nhà 

Phật  rất  linh  hoạt,  giới  luật  có  khai,  giá,  trì,  phạm,  nhất  định  phải  hiểu 

tinh thần của nó, phải hiểu vì sao Đức Phật chế giới này. Giới này nên 

vận  dùng  như  thế  nào  trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  tình  huống  như  thế 

nào nên vận dùng ra sao, rất linh hoạt. Quý vị mới biết, giới luật là đại tự 

do, giới luật là đại tự tại, đoạn ác hành thiện. Hiểu rõ đạo lý này, chúng 

ta  tự  nhiên  chọn  cách  ăn  chay,  thích  ăn  chay.  Dưỡng  tâm  phải  dưỡng 

tâm thanh tịnh, phải dưỡng tâm chân thành, phải dưỡng tâm bình đẳng, 

phải  dưỡng  tâm  từ  bi.  Biết  cách  dưỡng  tâm,  biết  cách  dưỡng  tánh,  lại 

biết cách dưỡng sinh, dưỡng vệ sinh, thân thể đương nhiên khỏe mạnh, 

như vậy sao sanh bệnh được? 

Như cư sĩ Hứa Triết ở Singapore, năm nay bà 102 tuổi. Bà thường 

nói,  chúng  ta  phải  trường  thọ,  chúng  ta  đừng  già,  đừng  bệnh.  Đã  102 

tuổi, nhưng mỗi ngày vẫn còn chăm sóc cho rất nhiều người bệnh hoạn 

khó khăn, mỗi ngày đều bận rộn nhưng không có gì vui bằng. 102 tuổi, 

ngoài  mái  tóc  bạc  và  rụng  một  cái  răng  ra,  tôi  không  nhận  ra  thêm 

khuyết điểm nào nữa, Mạnh khỏe, hoạt bát, rất giống người trẻ tuổi. Ở 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



89 

Singapore mọi người đều biết thiếu nữ 102 tuổi này. Điều này đáng để 

chúng ta học tập, đáng cho chúng ta noi theo. 

“Sớ thực thái canh, tận khả sung phúc, hà tất tường bỉ chi sanh, tổn 

kỷ chi phước tai”. Hà tất giết các loài động vật khác làm tổn giảm phước 

báo của mình? Đây là tư tưởng và hành vi sai lầm. 

Thôi, hôm nay chúng ta tạm dừng tại đây. 



Hết tập 8 

Liễu Phàm Tứ Huấn 

Tập 9 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:18.04.2001 

Địa điểm: Đài Truyền Hình Phụng Hoàng 

Thâm Quyến_Trung Quốc 

 

Chư vị đồng học, xin chào mọi người! 

Mời xem tiếp đoạn văn bên dưới: “Hựu tư huyết khí chi thuộc, giai 

hàm linh tri, ký hữu linh tri, giai ngã nhất thể. Túng bất năng cùng tu chí 

đức, sử chi tôn ngã thân ngã, khởi khả nhật tường vật mạng, sử chi cừu 

ngã hám ngã, ư vô cùng dã. Nhất tư cập thử, tương hữu đối thực thương 

tâm, bất năng hạ yên giả hỉ”. 

Đoạn này nói rất hay! Chúng ta phải thường nghĩ đến, những động 

vật  này  có  máu,  có  hơi  thở.  “Huyết  khí  chi  thuộc”,  đều  là  nói  về  động 

vật, động vật đều có linh tri, đều có tri giác. “Ký hữu linh tri, giai ngã 

nhất  thể”,  chúng  ta  biết  vật  chất  là  có  giới  hạn,  linh  tri  không  có  giới 

hạn, không có giới hạn mới biết là nhất thể. 

Đức Phật dạy, hư không pháp giới là hiện tướng của tâm chúng ta, 

là nhất thể với tâm chúng ta. Cũng chính là tâm hiển hiện ra như vậy, là 

hư không pháp giới. Vọng tưởng phân biệt chấp trước của chúng ta biến 

hiện ra chính là cõi nước và chúng sanh, bao gồm hiện nay gọi là hiện 

tượng tự nhiên. 

Phàm  phu  tâm  ý  thô  thiển,  rất  khó  cảm  nhận  được  hư  không  pháp 

giới  với  mình  là  nhất  thể.  Vì  nó  vốn  là  nhất  thể,  cho  nên  tất  cả  chúng 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



90 

sanh  giữa  người  này  với  người  kia  đều  có  cảm  ứng.  Mức  độ  linh  mẫn 

của  cảm  ứng,  với  tâm  thanh  tịnh,  tâm  ô  nhiễm  của  chúng  sanh,  có  thể 

nói  là  một  tỷ  lệ  thuận.  Tâm  càng  thanh  tịnh,  mức  độ  lân  mẫn  của  cảm 

ứng  càng  mạnh.  Cho  nên  trong  cảnh  giới  của  Chư  Phật  Bồ  Tát,  tất  cả 

chúng sanh trong hư không pháp giới đều khởi tác dụng cảm  ứng đạo 

giao với họ. Có thể nói máy thu sóng của họ rất linh mẫn, dao động cực 

kỳ vi tế họ đều có thể nhận được. Còn năng lực thu song của hàng phàm 

phu chúng ta rất kém. Năng lực tiếp thu của chúng ta vốn là tương đồng, 

bây giờ tại sao lại thua kém nhiều đến thế? Máy thu sóng của họ được 

bảo trì rất hoàn chỉnh, giống như mới vậy. Máy thu sóng của chúng ta, 

không  biết  bảo  quản,  rất  nhiều  trần  cấu  bám  vào,  dơ  bẩn  vô  cùng,  cho 

nên  năng  lực  tiếp  thu  kém.  Chỉ  có  dao  động  mạnh  chúng  ta  mới  cảm 

nhận được, dao động vi tế hoàn toàn không nhận được. 

Tương tự giống như ví dụ này, nếu chúng ta thật sự có công phu tu 

dưỡng.  Công  phu  tu  dưỡng  nghĩa  là  rửa  sạch  cấu  uế  trong  tâm,  khôi 

phục  đến  bản  năng  của  mình,  như  vậy  năng  lực  tiếp  thu  của  chúng  ta 

không có gì khác với Chư Phật Như Lai. Hư không pháp giới, quá khứ, 

vị  lai,  tất  cả  mọi  hiện  tượng  cực  kỳ  vi  tế,  chúng  ta  đều  rõ  ràng  minh 

bạch.  Công  cụ  tiếp  thu  này  không  cần  máy  móc,  không  cần  nhục  thể. 

Chư vị phải biết rằng, năng lực tiếp thu không phải nhục thể, mà là linh 

tri. 

Linh tri có tướng chăng? Thông thường chúng ta nói linh tri không 

có tướng, trong kinh Đức Phật cũng nói như thế. Cách nói này là nói với 

phàm  phu,  phàm  phu  có  thể  lý  giải.  Tức  là  tùy  theo  trình  độ  của  họ, 

thường  thức  của  họ  mà  nói,  không  phải  Chư  Phật  Bồ  Tát  tự  nói.  Chư 

Phật  Bồ  Tát  ở  cùng  nhau  nói,  linh  tri  có  tướng.  Sắc  này  chính  là  sắc 

tướng, sắc tướng này gọi là vô biểu sắc. Hay nói cách khác, nhãn nhĩ tỷ 

thiệt của chúng ta, cho đến ý đều không thể cảm nhận được, nên đây gọi 

là vô sắc. Thật ra vô sắc vẫn là có sắc, chúng ta không nhìn thấy sắc này, 

Phật Bồ Tát thấy được. Lời này rất khó hiểu, chúng ta dùng một ví dụ để 

nói. 

Ví dụ con người đều nằm  mộng, tôi  hỏi quý vị trong mộng có sắc 

tướng chăng? Chúng ta thử nghĩ tường tận xem, không thể nói không có 

sắc tướng. Vì sao vậy? Vì sau khi tỉnh mộng, hồi ức về cảnh giới trong 

mộng này rất rõ ràng. Tôi mộng thấy những người nào, họ làm những gì, 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



91 

mộng thấy tình hình sinh hoạt trong cuộc sống, giống như thật vậy, sao 

không có sắc tướng được? Đã có sắc tướng, khi quý vị nằm mộng, người 

bên cạnh vì sao không nhìn thấy? Do đó chúng ta có thể lãnh hội được 

Đức  Phật  nói  về  vô  sắc  giới,  vô  sắc  giới  giống  như  cảnh  giới  trong 

mộng,  cảnh  giới  trong  định.  Bản  thân  rất  rõ  ràng  minh  bạch,  nhưng 

người ngoài không cảm nhận được. Người khác ở cùng với ta, bất luận 

họ tỉnh hay là cùng ngủ như mình, họ không thể nào đi vào trong mộng 

của ta, họ không thấy được cảnh giới trong mộng của ta, đạo lý chính là 

như vậy. Nhưng nếu là người có công phu, nghĩa là nói người tâm địa 

thanh tịnh, thanh tịnh đến trình độ nhất định, quý vị nằm mộng, họ ở bên 

cạnh có thể nhìn thấy. 

Trong truyện ký hay tiểu thuyết chúng ta thấy, những lời này là thật 

không phải giả. Mọi người đọc sách có thể đều đã đọc tiểu thuyết truyền 

kỳ  Hoàng  Lương  Mộng.  Lão  đạo  này  là  một  người  tu  hành,  có  định 

công, lúc ông nhắm  mắt ngồi thiền, bên cạnh có vị tú tài đang ngủ say 

nằm mộng. Sau khi tỉnh mộng, đạo sĩ này nói với anh ta, trong mộng anh 

ta đã làm gì, làm gì, ông ta biết hết, làm sao biết? Ông ta nhìn thấy. Cảnh 

giới trong mộng là tâm biến hiện ra, ông nhìn thấy. 

Từ những điều này chúng ta có thể lãnh hội được, sắc có sắc thô, có 

sắc hiển, rất rõ ràng, có sắc cực kỳ vi tế. Phàm phu chúng ta không thể 

thấy  được,  không  thể  lãnh  hội  được.  Như  vậy  chúng  ta  mới  có  thể  tin 

thiền định thậm thâm của Phật Bồ Tát. Tâm thanh tịnh của họ, mức độ 

thanh tịnh đó chúng ta không thể tưởng tượng được. Trong cảnh giới đó 

của họ, ý niệm cực kỳ vi tế của tất cả chúng sanh, hiện tượng cực kỳ vi 

tế, họ đều thấu triệt thông đạt. Cho nên biết linh tri và ta là nhất thể, linh 

tri đã là nhất thể, sắc tướng cũng là nhất thể. 

“Túng bất năng cùng tu chí đức”, bản thân chúng ta không thể đưa 

tiêu chuẩn đạo đức của mình, tu đến cứu cánh viên mãn, vì sao vậy? Vì 

khi đạo đức đạt đến trình độ này, những động vật nhỏ này đều tôn trọng 

quý  vị,  đều  yêu  thương  quý  vị.  “Thân  ngã”  chính  là  yêu  thương,  tuyệt 

đối không đến quấy nhiễu ta, chúng ta phải có đức hạnh để cảm hóa họ. 

Sau  khi  đại  sư  Ấn  Quang  70  tuổi,  những  loài  động  vật  nhỏ  trong 

phòng đều không còn, trùng, kiến, gián, bọ chét không tìm thấy con nào. 

70  tuổi  đạo  đức  tu  dưỡng  đạt  đến  tiêu  chuẩn  này,  những  loài  động  vật 

này đều rất kính ngưỡng đại sư. Đều đến bảo hộ ngài, sao có thể quấy 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



92 

nhiễu được? Chúng ta từng thấy cũng từng nghe, bản thân cũng phải nỗ 

lực tu tập. Hiện nay chúng ta tu vẫn chưa đủ, vì sao vậy? Vì trong môi 

trường  sống  của  chúng  ta  vẫn  còn  các  động  vật  nhỏ  này.  Chính  mình 

cũng có thể nghiệm, có thể chứng minh những gì cổ nhân nói là sự thật. 

Vì  chính  mình  đoạn  ác  tu  thiện,  tâm  địa  ngày  càng  lương  thiện  hơn, 

ngày  càng  thành  khẩn  hơn,  ngày  càng  thanh  tịnh  hơn,  ngày  càng  từ  bi 

hơn.  Chúng  ta  làm  một  cách  rất  siêng  năng,  rất  nỗ  lực.  Nhìn  từ  đâu? 

Nhìn  từ  các  loại  động  vật  nhỏ  nơi  môi  trường  sống,  chúng  ít  đến  làm 

phiền  chúng  ta,  số  lượng  ít,  số  lần  ít.  Đây  là  niềm  an  ủi  lớn  đối  với 

chúng ta, thiện đức của mình đang tăng trưởng. Nhưng vẫn chưa đủ, vì 

sao vậy? Vì chưa hết hẳn. Nhưng mình có niềm tin, hai ba năm sau môi 

trường sống của chúng ta hết hẳn các loại động vật nhỏ này. Chúng ta 

tuyệt  đối  không  được  khởi  ý  niệm  đuổi  chúng  đi,  đương  nhiên  càng 

không có ý giết hại chúng, chúng ta yêu thương động vật. Mỗi ngày ta 

tụng kinh  niệm  Phật,  tu  tập  tích  lũy công đức  cũng  đều  hồi  hướng  cho 

chúng, xem chúng giống như anh chị em của mình. Chúng ta quan tâm 

chúng, chúng cũng sẽ quan tâm chúng ta, đều có cảm ứng rất rõ ràng. 

Chúng ta tôn trọng chúng, chúng cũng tôn trọng chúng ta. Chúng ta kính 

yêu chúng, chúng cũng kính yêu chúng ta. Không chỉ là động vật, đến 

thực vật như cây cỏ hoa lá đều có cảm ứng. Chúng ta yêu thương chăm 

sóc chúng, chúng sinh trưởng thật tươi tốt, hoa nở rất đẹp rất thơm, nó 

dùng cách hồi báo này để cúng dường chúng ta. Rau và hoa quả chúng ta 

trồng,  khi  cần  chúng  ta  có  thể  hái  dùng,  như  vậy  là  sao?  Đó  là  chúng 

cam tâm tình nguyện đến cúng dường. Chúng ta phải có tâm thương yêu 

đối với chúng. 

Bây giờ chúng ta phát hiện, người phương tây thường nói, thực vật 

thích âm nhạc, đúng là như vậy. Cho nên trong vườn rau chúng tôi mở 

âm  nhạc,  âm  nhạc  là  để  cúng  dường  cho  những  thực  vật  này.  Bây  giờ 

chúng  tôi  đổi  từ  mở  nhạc  sang  mở  niệm  Phật,  mở  băng  giảng  kinh, 

chúng cũng biết nghe. 

Trên  núi  Đồ  Văn  Ba,  chúng  tôi  tự  trồng  có  mướp,  đại  khái  cũng 

không ít chủng loại, pháp sư Ngộ Khiêm chuyên môn chăm sóc chúng. 

Có một tối  mướp thác mộng cho sư nói: mướp rất lớn, rất già sao thầy 

còn chưa đến hái. Đến ngày thứ hai, thầy Ngộ Khiêm đến tìm quả nhiên 

tìm thấy một trái mượp rất lớn, thật sự nó đã già. Sau khi hái xuống, chỉ 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



93 

còn cách là để làm giống. Mướp cũng có thể thác mộng, kêu Ngộ Khiêm 

đi hái bởi nó đã già. Thực vật đều có linh tánh, huống gì động vật? 

Cho nên chúng ta nhất định phải hiểu, nhất định phải sống trong thế 

giới  yêu  thương,  phải  sống  trong  thế  giới  biết  ơn,  phải  sống  trong  thế 

giới hợp tác lẫn nhau, cuộc sống này tốt đẹp biết bao! Chân thiện mỹ tuệ 

không phải là khẩu hiệu, chúng ta có thể thực hiện nó, chúng ta có thể 

khế nhập vào cảnh giới này, còn niềm vui nào bằng mà không làm? Vì 

sao ngày ngày sát hại sinh mạng để nuôi sống chính mình? Những động 

vật này không phải chúng cam tâm tình nguyện để quý vị ăn. Quý vị sát 

hại  chúng,  chúng hận  quý  vị, vậy  là  đã  kết  oán  thù  với  chúng, oán  thù 

này đời đời kiếp kiếp không bao giờ dứt. 

Trong kinh Đức Phật thường nhắc nhở chúng ta, ăn nó nữa cân đời 

sau trả tám lạng, người chết vì trâu, trâu chết vì người, đời đời kiếp kiếp 

trả nợ lẫn nhau, điều này đáng sợ biết bao! Đây là ngu si đến tận cùng. 

Cho nên một người tu hành, trên đường đạo bồ đề có rất nhiều chướng 

ngại. Chướng ngại từ đâu mà có? Đều là từ vô lượng kiếp đến nay, cho 

đến trong đời này kết rất nhiều oan cừu oán hận với loài hữu tình và vô 

tình, tạo thành rất nhiều chướng ngại. 

Ngay nay chúng ta may mắn, được đọc sách thánh hiền, được nghe 

giáo  huấn  của  thánh  hiền.  May  còn  có  một  chút  thiện  căn  phước  đức, 

nghe  xong,  đọc  xong,  thâm  tín  không  nghi,  y  giáo  phụng  hành,  chân 

thành tinh tấn nỗ lực thực hành, mới chứng minh giáo huấn của cổ nhân 

chân  thật  bất  hư.  Đức  Phật  dạy  chúng  ta  Tín,  Giải,  Hành,  Chứng,  sau 

cùng nhất định phải chứng thật, do đó chân tướng sự thật được rõ ràng. 

Chúng ta thường nghĩ đến điều này, đặc biệt là lúc ăn uống, quý vị nghĩ 

đến sẽ không nhẫn tâm ăn thịt chúng sanh, đây là đạo lý nhất định. 

Liễu Phàm tiên sinh lại nói tiếp: “Như tiền nhật háo nộ, tất tư viết: 

Nhân hữu bất cập, tình sở nghi căng, bội lý tương can, ư ngã hà dữ, bổn 

vô khả nộ giả”. Điều này phải nhìn thật cởi mở, vì sao ta hay nổi giận? 

Đương nhiên là thấy người khác làm việc sai, đắc tội với mình mình mới 

nổi  giận.  Vì  sao  họ  làm  việc  sai?  Vì  sao  đắc  tội  với  ta?  Phải  suy  nghĩ 

tường tận, người này hủy báng tôi, sỉ nhục tôi, tổn thương tôi, ta nên suy 

nghĩ xem vì sao họ có những hành vi này? Vì họ không hiểu nên mới 

hiểu  lầm  ta,  giữa  chúng  ta  không  có  sự  câu  thông  tốt  đẹp,  mới  sinh  ra 

hiện  tượng  như  thế.  Điều  này  không  thể  trách  họ,  chính  mình  cũng  có 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



94 

điều không phải. Dù mình đúng hoàn toàn, lỗi đều do họ, liên quan gì 

đến ta? 

Trong Kinh Vô Lượng Thọ Đức Phật nói rất hay, đặc biệt là trong 

xã  hội  hiện  tại  của  chúng  ta,  thấy  rất  nhiều  người  làm  việc  sai  quấy, 

khiến bản thân chúng ta đôi khi cảm thấy không chịu đựng được. Trong 

kinh Đức Phật dạy chúng ta, vì sao những người này có hành vi như thế? 

Tiên nhân bất thiện, không biết đạo đức, không có người dạy, không thể 

trách họ. Đức Phật nói lời này ôn hòa biết bao! Những người này là cha 

mẹ họ, trưởng bối họ không hiểu nhân nghĩa đạo đức, không dạy dỗ họ 

thật tốt. Bởi vậy họ mới phạm lỗi lầm, mới làm những việc trái với pháp 

luật  kỷ  cương.  Chúng  ta  nhìn  thấy,  nghe  thấy  cần  phải  tha  thứ  cho  họ, 

đừng trách cứ họ. Tâm như thế hòa bình biết bao, tâm lượng này vĩ đại 

biết bao! Chúng ta cần phải học tập, không được trách cứ họ. Cho dù đã 

dạy nhưng họ vẫn phạm lỗi, chúng ta cũng phải tự kiểm điểm lại. Ta dạy 

chưa tận tâm, ta dạy chưa đủ viên mãn, ta dạy họ vì sao họ không thực 

hành?  Đừng  đem  hết  lỗi  lầm  đẩy  cho  người  khác,  cần  phải  suy  nghĩ 

kiểm điểm lại chính mình. 

Như hiện nay có rất nhiều bậc làm cha mẹ gặp tôi đều nói, thầy ơi 

bây giờ con cái không biết nghe lời. Rất nhiều thầy cô giáo đến nói với 

tôi, thầy ơi học sinh bây giờ không chịu nghe lời. Tôi trả lời rằng, tôi nói 

con cái và học trò của quý vị không có lỗi, do quý vị chưa dạy thật tốt, 

sao có thể trách chúng được? Không sai, hoàn cảnh xã hội hiện nay vô 

cùng ác liệt, tà tri tà kiến dẫn đến tà hạnh nhan nhản khắp thế gian, làm 

gì có chuyện lớp trẻ không bị huân tập sự ô nhiễm? Đây là nhân tố ngoại 

tại khiến hiện nay lớp trẻ rất khó dạy, nhưng nhân tố ngoại tại này chúng 

ta làm sao dùng nội tại chân thành để khắc phục nó. Cổ nhân nói không 

sai: “dùng ý chí chân thành để làm, vàng đá nào mà không tan”. Chúng 

ta lại suy nghĩ xem, đến những động vật nhỏ như kiến và gián đều có thể 

cảm động, cây cỏ hoa lá cũng có thể cảm động, con người há không thể 

cảm động ư? Không thể cảm động là chân thành của chúng ta chưa đạt. 

Nếu chúng ta có thể tự kiểm điểm như vậy thì quá tốt, nhất định sẽ nâng 

cao đức hạnh của mình. Duy chỉ có nâng cao đạo đức của mình, mới có 

thể  cảm  hóa  lớp  thanh  niên  thời  hiện  đại  này.  Chúng  ta  không  có  đạo 

đức thanh cao, một mực trách cứ lớp trẻ, trừng phạt lớp trẻ, đây không 

phải cách. Phương pháp giáo dục này, trừng phạt không phải là phương 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



95 

pháp tốt nhất, cách tốt nhất là cảm  hóa. Là chính  mình phải dùng lòng 

yêu  thương  chân  thành,  lòng  yêu  thương  thanh  tịnh  bình  đẳng để  cảm 

hóa tất cả chúng sanh. Phật Bồ Tát đối với súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục 

đều có thể cảm hóa họ, đều có thể dẫn dắt họ biết quay đầu hướng thiện, 

huống gì chúng sanh hữu tình của thế gian? Chúng ta phải nghĩ rằng, chỉ 

trách công phu đức hạnh của mình chưa đủ, tuyệt đối không được trách 

người  khác  không  tiếp  nhận  cảm  hóa.  Như  vậy  mới  có  thể  thành  tựu 

chính mình, thành tựu người khác. 

Trong kinh Đức Phật dạy: chưa tự độ được mà đi độ người, không 

có chuyện này. Câu này nói rất hay. Muốn hóa độ người khác, cần phải 

thành tựu đức năng của mình. Duy chỉ có đức năng mới có thể cảm hóa 

người khác,  mới có thể hóa độ chúng sanh. Trong kinh điển Đức Phật 

nói  viên  mãn  như  thế,  rốt  ráo  như  thế,  người  đọc  tụng  kinh  điển  như 

chúng  ta  không  được  lơ  là.  Chúng  ta  không  thể  thành  tựu,  đúng  như 

những  gì  ở  đây  Liễu  Phàm  tiên  sinh  nói,  là  “qua  loa  đại  khái”,  “tâm  ý 

thô thiển”. 

Tiến thêm bước nữa ông dạy chúng ta: “Hựu tư thiên hạ, vô tự thị 

chi hào kiệt, diệc vô vưu nhân chi học vấn, hành hữu bất đắc, giai kỷ chi 

đức vị tu, cảm vị chí dã”. Đây đều là những gì tôi vừa mới nói. Thiên hạ 

không  có  ai  tự  cho  mình  là  hào  kiệt,  phàm  những  ai  tự  cho  mình  hơn 

người,  ngoan  cố,  người  này  tuyệt  đối  không  phải  anh  hùng  hào  kiệt. 

Khen họ là anh hùng hào kiệt, đó chỉ là khen ngợi mà thôi, hữu danh vô 

thực. Anh hùng hào kiệt thật sự, tuyệt đối không tự cho mình hơn người. 

Chúng  ta  xưng  Phật  là  đại  anh  hùng_trong  chùa  nơi  đại  điện  thờ 

Phật  gọi  là  Đại  Hùng  Bảo  Điện,  chúng  ta  xưng  ngài  là  đại  anh  hùng. 

Phật  có  tự  cho  mình  hơn  người  chăng?  Không  có.  Ngài  giảng  kinh 

thuyết pháp cho chúng sanh, nhưng ngài nói bản thân mình không có nói 

một lời nào. Không nói một lời nào mà nói suốt 49 năm, đây là nguyên 

nhân gì? Những gì ngài nói đều không phải của ngài, là của ai? Của cổ 

Phật  nói.  Khổng  phu  tử  dạy  học  một  đời,  cũng  nói  những  gì  ông  dạy 

không phải ý của mình. Suốt đời ông chỉ là “thuật nhi bất tác”, những gì 

ông  nói  đều  là  giáo  huấn  của  cổ  thánh  tiên  hiền.  Quý  vị  xem,  họ  đều 

khiêm  tốn  như  thế!  Tuyệt  đối  không  tự  cho  mình  hơn  người,  tuyệt  đối 

không thêm ý mình vào trong đó, đây mới thật sự là anh hùng hào kiệt. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



96 

“Diệc vô vưu nhân chi học vấn”, “vưu” nghĩa là oán hận. Học vấn 

của  thánh  hiền  nhân  tuyệt  đối  không  sanh  khởi  tự  tư  tự  lợi  của  người 

khác, tuyệt đối không làm người khác sanh khởi tham sân si mạn, tuyệt 

đối không dạy quý vị hại người khác để lợi ích mình, học vấn của thánh 

hiền  không  có  những  điều  này.  Một  cái  nói  từ  “nhân”,  một  cái  nói  từ 

“học”. Quay lại chúng ta kiểm điểm bản thân, “hành hữu bất đắc, giai kỷ 

chi đức vị tu”. Chúng ta phải kiểm điểm lại mình, đích thực đạo đức của 

chúng ta không có tu, chúng ta không đủ chân thành, cho nên chúng ta 

không  cảm  hóa  được  người  khác.  “Ngô  tất  dĩ  tự  phản”,  chúng  ta  phải 

siêng năng kiểm điểm lại những điều này. Muốn giúp xã hội, giúp người 

khác, giúp xã hội an định hòa bình, giúp tất cả chúng sanh hạnh phúc mỹ 

mãn. Bắt đầu làm từ đâu? Bắt đầu từ tu đức của mình. Quý vị không có 

đức học thật sự, làm sao để cảm hóa chúng sanh? Bản thân còn có một 

chút tự tư tự lợi, chưa buông bỏ ý niệm về danh văn lợi dưỡng, làm sao 

để cảm động chúng sanh? Làm sao có thể hành Bồ Tát đạo? Những lời 

này mỗi một câu đều là lời chân thật. 

Chúng ta muốn giúp thế gian này giảm nhẹ hoạn nạn, bây giờ mọi 

người đều biết thế gian có không ít người đều tin vào những lời dự ngôn 

ngày xưa. Tôi nghe rất nhiều đồng tu từ Âu châu về nói, người Âu châu 

đều rất tôn kính, tin tưởng nhà dự ngôn Gassonet thế kỷ thứ 16, họ đều 

xem nhà dự ngôn này như thánh nhân. Dự ngôn của ông nói là nói thế 

kỷ này của chúng ta có đại thiên tai. Trong Thánh Kinh của Đạo Cơ Đốc 

gọi  là  tận  thế,  trong  Kinh Cô-ran  của  đạo  Islam  cũng nói  đến  ngày  tận 

thế,  đại  khái  đều  là  ở  trong  giai  đoạn  này.  Chúng  ta  xem  những  cuốn 

sách  này,  nghe  những  lời  này,  cũng  âu  lo  bất  an!  Chúng  ta  làm  sao  có 

thể may mắn vượt qua thảm họa này, làm sao giúp người thế gian vượt 

qua cửa ải khó khăn này, có khả năng này chăng? Hôm nay chúng ta đọc 

Liễu Phàm Tứ Huấn, biết rằng đáp án là khẳng định, có thể. Với đạo đức 

tu dưỡng của  mình, chính  mình có thể  vượt qua. Nhà Phật nói: “trong 

cộng  nghiệp  có  bất  cộng  nghiệp”,  bản  thân  chúng  ta  có  thể  vượt  qua. 

Bản thân chúng ta có năng lực vượt qua, vậy phải giúp rất nhiều chúng 

sanh khổ nạn. Giúp họ như thế nào? Nhất định phải lấy đức hạnh, phải 

lấy học vấn để cảm hóa họ, khiến họ giác ngộ, khiến họ thấu triệt, khiến 

họ sám hối, cũng có thể đoạn ác tu thiện, tích lũy công đức, như vậy có 

thể hóa giải thiên tai này. Mặc dù không thể hóa giải hoàn toàn, cũng có 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



97 

thể giảm nhẹ mức độ thiên tai, rút ngắn thời gian thiên tai. Hiệu quả này 

chính  là  công  đức  rất  lớn,  chúng  ta  cần  phải  siêng  năng  nỗ  lực  thực 

hành. Làm sao tu dưỡng đức hạnh của mình, trong sách này đưa ra rất 

nhiều ví dụ. Chúng ta lãnh hội tường tận, không ngừng cân nhắc. 

Ở  dưới  ông  lại  đưa  ra  một  ví  dụ:  “Tắc  báng  hủy  chi  lai,  giai  ma 

luyện ngọc thành chi địa, ngã tương hoan nhiên thọ tư, hà nộ chi hữu”. 

Điều này mỗi người chúng ta từng giây từng phút đều gặp, chúng ta có 

thể làm được chăng? Người khác ác ý hủy báng mình, nghe xong ta có 

thể không hề sanh khởi tâm oán hận chăng? Đây là công phu. 

Có người ra bên ngoài nói lời thị phi hủy báng tôi, có đồng tu đến 

nói  với  tôi,  người  đó  nói  xấu  thầy,  hủy  báng  thầy.  Họ  vừa  mở  lời,  tôi 

liền  không  cho  họ  nói  thêm  nữa,  họ  cảm  thấy  vô  cùng  kinh  ngạc!  Họ 

hỏi, vì sao vậy? Tôi nói với họ, tôi hy vọng tâm mình giữ được ấn tượng 

tốt  nhất  đối  với  người  đó.  Tôi  không  hy  vọng  đem  bất  thiện  và  nhiều 

ngôn hạnh của họ để trong tâm mình, tôi không muốn, tôi vĩnh viễn nhớ 

ưu  điểm  của  người  khác,  nhớ  điều  thiện  của  người  khác.  Mắt  tôi  nhìn 

thiên  hạ  đều  là  người  thiện,  đều  là  người  tốt.  Tuyệt  đối  không  để  bất 

thiện của người khác vào tâm mình, biến tâm mình thành bất thiện, tổn 

thất  này  quá  lớn.  Người  nói  xấu  tôi,  người  phá  hoại  tôi,  trước  đây  đối 

với tôi rất tốt, tôi mãi mãi cảm ân họ, mang đức họ. Về sau vô số đều bất 

thiện, đó là có nhân tố khác, trong nhân tố này đa phần là hiểu lầm. Vì 

sao trước đây họ tốt với tôi, bây giờ lại không tốt với tôi? Vì trước đây 

tôi đối với họ có lợi ích, bây giờ hình như tôi đối với họ không có lợi ích 

gì. Từ phương diện lợi và hại, tâm lý, thái độ, ngôn hành đều thay đổi, 

sự thay đổi này tôi biết rõ. Trước đây tôi tốt với họ, bây giờ đối với họ 

càng tốt hơn, là do họ không hiểu. Vì sao vậy? Vì trong mắt họ chỉ có lợi 

và hại của danh văn lợi dưỡng. Hôm nay tôi đã tiến thêm một bước, bây 

giờ tôi hoàn toàn là nói về đức hạnh. Trên mặt đạo đức được nâng cao, 

về  danh  lợi  tôi  buông  bỏ.  Tôi  đối  tốt  với  họ  nhưng  họ  không  hiểu,  lại 

sinh ra hiểu lầm, tôi cần phải tha thứ cho họ. Nói tha thứ cho họ, tâm tôi 

đã rất nhỏ, đã là sai, hoàn toàn không có như thế. Điều này có thể phát 

sinh ở nơi khác, trong mắt tôi vĩnh viễn chưa từng phát sinh. Chúng ta 

mới có thể trở về với tự nhiên, trở về với thiên tánh. 

Vì sao cư sĩ Hứa Triết sống đến 102 tuổi mà mạnh khỏe như thế, mà 

còn trẻ như thế? Vì suốt đời không sanh bệnh, còn có thể phục vụ cho 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



98 

chúng sanh khổ nạn trong xã hội. Bà phục vụ cho những người già, thật 

ra  những  người  già  đó  nhỏ  hơn  bà  rất  nhiều.  Người  già  bảy  tám  mươi 

tuổi, còn bà hơn 100 tuổi lại còn phục vụ cho họ, nguyên nhân là gì? Vì 

trong tâm bà không xen vào chút ý niệm bất thiện nào, tuyệt đối không 

cho phép có chút bất thiện nào chạy vào tâm ta, ta cần phải phòng phạm. 

Trong  tâm  ta  chỉ  dung  nạp  tâm  thiện,  hành  thiện,  đức  thiện  của  tất  cả 

chúng sanh, đây mới là tu dưỡng đạo đức chính mình. 

Chúng ta gặp người hủy báng, sỉ nhục, hãm hại, ta cảm kích, vì sao 

vậy? Vì từ trong cảnh giới này, khảo nghiệm công phu mình rốt cuộc đạt 

đến  trình  độ  nào. Nếu  như  còn  có một  niệm  tâm  xấu  ác,  có  một  niệm 

không vui, bản thân lập tức quay đầu sám hối, mình chưa đủ đức hạnh, 

vì sao không chịu được thử thách. Cho nên chắc chắn là “hoan hỷ thọ tư, 

hà nộ chi hữu?” Người ta đối với tôi như thế, tôi dùng thái độ này đối 

với họ, dần dần truyền đến đối phương, đối phương sẽ cảm kích, sẽ quay 

đầu  hướng  thiện.  Ta  cứu  mình,  cũng  đã  cứu  người  khác.  Nếu  ta  vừa 

nghe người khác hủy báng liền nổi nóng, liền có tâm báo thù, oan oan 

tương báo biết bao giờ dứt, tự hại hại người. Đạo lý này không khó hiểu, 

lợi hại được mất của điều này cũng không khó hiểu lắm. Thử suy nghĩ tư 

duy nhiều một chút, chúng ta có thể tự cứu cứu người, tự độ độ tha, như 

vậy còn có gì vui hơn mà không làm? 

Một  người  ở  thế  gian,  hy  vọng  suốt  đời  mình  đều  có  thể  duy  trì 

được tâm chân thành, đều có thể mãi mãi duy trì lòng yêu thương, yêu 

thương tất cả chúng sanh. Người yêu thương mình, mình yêu thương họ 

không khó. Người hận mình, mình yêu thương họ, đây mới gọi là công 

phu thật sự, đức hạnh thật sự, học vấn thật sự. Chúng sanh tạo tội thập ác 

ngũ nghịch, ta vẫn chân thành bình đẳng yêu thương họ, vì ta biết họ có 

Phật tánh. Câu đầu tiên trong Tam Tự Kinh nói: “nhân chi sơ, tánh bổn 

thiện”, ta biết tánh họ vốn thiện, chân tâm chân tánh của họ vốn thiện. 

Ta  tôn  kính  họ,  yêu  thương  họ.  Họ  nhiễm  những  tập  khí  bất  thiện,  đó 

không  phải  thật,  điều  này  có  thể  sửa.  Chỉ  cần  nhất  niệm  hồi  đầu,  họ 

chính  là  thiện  nhân,  khôi  phục  bản  lai  của  họ.  Những  đạo  lý  và  chân 

tướng sự thật này không thể không biết. 

Liễu Phàm tiên sinh nói tiếp: “Hựu văn báng nhi bất nộ”, giống như 

không  có  việc  gì  xảy  ra.  “Tuy  sàm  diễm  huân  thiên,  như  cử  hỏa  phấn 

không, chung tương tự tức”. Từ lúc tôi còn trẻ đã học được, tôi hiểu rõ 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



99 

ràng  minh  bạch.  Hình  như  là  năm  ngoái,  pháp  sư  Ngộ  Đạo fax  cho  tôi 

một số báo và tạp chí của Đài Loan, viết cho tôi một lá thư. Đây đều là 

những  người  xuất  gia  ở  Đài  Loan,  chỉ  thẳng  vào  tên  tôi,  hủy  báng  tôi, 

nhục mạ tôi. Nói tôi đề xướng bản hội tập Kinh Vô Lượng Thọ là tội rất 

lớn, khiến rất nhiều người niệm Phật đi vào mê lầm, họ viết một bài văn 

rất dài. Pháp sư Ngộ Đạo tìm một nhóm đồng học viết bài phản bác lại, 

tôi lập tức gọi điện nói với ông, cứ mặc kệ họ, chúng ta đừng nói gì cả, 

vì sao vậy? Vì họ nói mệt rồi sẽ không nói nữa, không liên quan đến tôi! 

Họ viết báo cứ mặc cho họ viết, họ viết rồi cũng có lúc mệt, chúng tôi 

hoàn toàn không có chút phản ứng nào. Thầy Ngộ Đạo cũng nhẫn nhịn, 

tốt,  nghe  lời,  chúng  ta  cứ  mặc  kệ  họ,  bây  giờ  không  phải  không  có 

chuyện gì ư? 

Về việc mắng người, nên biết rằng hai người càng mắng càng hăng, 

nếu  một người  mắng còn  một người không nói gì. Đến sau cùng  mắng 

mệt tự nhiên họ không mắng nữa, còn người kia ngồi đó rất thoải mái, ở 

đó làm gì? Ngồi nghe nhạc. Người nào cao, người nào thấp? Người bàng 

quan nói, người đó có tu dưỡng, người kia kém phong độ, do người phê 

bình, chúng ta cần gì phải nói? Huống gì mắng người rất mệt, nổi giận 

tổn thương rất nghiêm trọng cho thân thể. Cư sĩ Hứa Triết nói, một lần 

nổi giận, ba ngày chưa hồi phục được, vậy tại sao phải nổi giận? 

Nghe  họ  mắng  mình  quý  vị  cảm  thấy  rất  khó  chịu,  vậy  họ  mắng 

người  khác  tại  sao  quý  vị  không  thấy  khó  chịu?  Họ  mắng  tôi  Tịnh 

Không,  Tịnh  Không  là  giả  danh,  rất  nhiều  người  đều  có  thể  gọi  Tịnh 

Không, tôi hà tất phải nhận? Người ta mắng, quý vị tiếp nhận, vậy là quý 

vị  dại,  ngu  si!  Nếu  quý  vị  nghe  xong,  giống  như  họ  mắng  người  khác 

vậy, không liên quan đến mình, tâm bình khí hòa. Nỗi oan này liền được 

hóa giải, hiểu lầm đối với mình cũng được hóa giải, không cần để ý đến 

họ. 

Đánh nhau cũng như vậy, hai người càng đánh càng hăng. Nếu một 

người đánh còn người kia không đánh trả, người kia đánh mấy cái cảm 

thấy rất ngượng ngùng. Nếu đánh tiếp thì người ta không đánh trả, còn 

không đánh lại cảm thấy khó coi. Phương pháp này rất có hiệu quả đối 

với người thích đánh nhau, tôi từng dùng. Lúc trẻ tôi gặp một vài người 

bạn hay nổi giận, họ đánh tôi tôi không đánh trả. Họ đẩy tôi ngã, tôi liền 

nằm  xuống  đất  không  đứng  lên.  Người  xung  qoanh  nhìn  thấy,  họ  ở  đó 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



100 

rất khó coi không biết phải làm gì, muốn đánh cũng không đánh được, 

không đánh hình như cũng không cách nào thu hồi. Chiêu này của tôi rất 

cao minh, không cần tranh với người khác, nhất định duy trì tốt tình hữu 

nghị. Hy vọng thời gian lỗi lầm, ngộ nhận này rút ngắn lại, còn tình hữu 

nghị  được  vĩnh  viễn  trường  cửu.  Đây  là  đạo  lý  làm  người,  giúp  chính 

mình,  thành  tựu  người  khác.  Cho  nên  tất  cả  những  lời  sàm  bậy  đều 

không còn, không cần chúng ta biện minh. Càng biện luận càng rắc rối, 

không được biện minh, tự nhiên sẽ hóa giải, cách này rất hay! 

Hôm nay chúng ta tạm dừng tại đây. 



Hết tập 9 

 



Liễu Phàm Tứ Huấn 

Tập 10 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:18.04.2001 

Địa điểm: Đài Truyền Hình Phụng Hoàng 

Thâm Quyến_Trung Quốc 

 

Chư vị đồng học, xin chào mọi người! 

Mời xem tiếp đoạn văn bên dưới: “Văn báng nhi nộ, tuy xảo tâm lực 

biện, như xuân thiềm tác kiển, tự thủ triền miên, nộ bất duy vô ích, thả 

hữu hại dã”. Điều này chúng ta thường gặp trong cuộc sống hằng ngày, 

bản thân chúng ta nhất định phải phải đề cao cảnh giác, tuyệt đối không 

được  bị  cảnh  giới  xoay  chuyển,  như  vậy  tổn  thất  rất  lớn.  Một  lần  nổi 

giận, bất luận thời gian dài hay ngắn, cho dù chỉ ngắn trong chừng một 

phút, tổn thương về mặt tâm lý và sinh lý của chúng ta, cần thời gian ba 

ngày mới có thể khôi phục bình tĩnh. Chư vị thử nghĩ xem, nếu mỗi ngày 

đều nổi giận một lần, tổn thất rất lớn đối với sức khỏe của chúng ta, điều 

này không đáng chút nào. 

“Văn báng”, người ta hủy báng mình, đây là điều không thể tránh. 

Chúng  ta  giao  tiếp  với  đại  chúng,  quả  thật  không  có  phương  pháp  nào 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



101 

khiến  tất  cả  đại  chúng  cảm  thấy  mãn  ý  đối  với  ngôn  hành  của  mình. 

Chẳng những phàm phu chúng ta không làm được, đến Đức Phật Thích 

Ca  Mâu  Ni cũng không làm được.  Lúc  ngài còn tại thế, người thường 

làm phiền phức, hủy báng sỉ nhục, thậm chí hãm hại ngài là Đề Bà Đạt 

Đa. Trong nội bộ Tăng đoàn có lục quần tỳ kheo gây khó dễ, bên ngoài 

có lục sư ngoại đạo, đây đều là lúc Đức Thế Tôn tại thế làm tấm gương 

tốt  cho  chúng  ta.  Ngài  xử  lý  sự  hủy  báng,  hãm  hại  này  như  thế  nào? 

Dùng tâm bất động, dùng chân thành, bình đẳng, từ bi để xử lý, đây là 

điều chúng ta nên học tập. Cho nên nếu chúng ta nghe người khác hủy 

báng  mà  nổi  giận,  thậm  chí  là  cực  lực  biện  hộ  cho  mình,  đó  là  tự  tìm 

phiền não. 

Ở  đây  Liễu  Phàm  tiên  sinh  đưa  ra  một  ví  dụ:  “Như  mùa  xuân  ve 

thoát, tự thủ triền miên”, thật sự không cần như thế. “Nổi giận không chỉ 

vô ích, mà còn có hại”, hai câu nói này là danh ngôn chí lý. Do đó, nếu 

chúng  ta  hy  vọng  chính  mình  suốt  đời  sống  cuộc  sống  hạnh  phúc  mỹ 

mãn, quý vị phải ghi nhớ, làm sao để trong đời mình không nổi giận, đây 

là công phu tu dưỡng đạt đến rốt ráo. 

Nổi  giận,  lúc  nãy  nói  nó  có  hại  cho thân  tâm,  cũng  có  hại  cho đối 

phương, mình và người đều có hại, song phương đều không có lợi ích. 

Nếu  chúng  ta  có  thể  nhẫn  chịu,  có  thể  dùng  tâm  bất  động  để  xử  lý, 

chúng ra sẽ được lợi ích, được lợi ích gì? Định tuệ tăng trưởng. Phước 

đức trong đời của  một người là từ  định tuệ phát sinh ra, định tuệ  tăng 

trưởng nghĩa là phước đức tăng trưởng, định tuệ là nhân, phước đức là 

quả.  Đối  với  đối  phương  cũng  có  lợi  ích,  chúng  ta  không  có  tâm  oán 

hận,  không  có  tâm  trả  thù,  không kết  oán  thù  với  họ, cho  nên  mình  và 

người  đều  lợi.  Đây  là  Bồ  Tát  đạo,  là  Bồ  Tát  học,  chúng  ta  phải  siêng 

năng học tập. Đương nhiên khi mới học có khó khăn nhất định, nhưng 

bản  thân  nhất  định  phải  hiểu đạo  lý  này.  Phải  khắc  phục  khó khăn  của 

mình, dần dần sẽ trở thành tự nhiên. Mới đầu là cố gắng nhẫn nại, làm 

một thời gian liền trở thành tự nhiên. Đây là đưa ra hai ví dụ để nói. 

“Kỳ dư chủng chủng quá ác, giai đương cứ lý tư chi”. Trong cuộc 

sống hằng ngày của chúng ta, xử sự đối nhân tiếp vật có vô số lỗi lầm, 

vô  số  hành  vi  ác.  Phải  luôn  nghĩ  đến  đạo  lý,  nghĩ  thông  suốt  lý  này. 

“Thử lý ký minh, quá tương tự chỉ”, chỉ cần thông suốt minh bạch đạo lý 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



102 

này,  lỗi  lầm  tự  nhiên  không  còn.  Đây  là  phương  pháp  sửa  đổi  thứ  hai, 

phương pháp này thù thắng hơn phương pháp trước nhiều. 

Xem tiếp Liễu Phàm tiên sinh nói phương pháp thứ ba: “Hà vị tùng 

tâm nhi cải, quá hữu thiên đoan, duy tâm sở tạo, ngô tâm bất động, quá 

an  tùng  sanh”.  Đây  là  đạo  lý  lớn,  là  đạo  lý  rốt  ráo.  Lỗi  lầm  của  con 

người quá nhiều, nói không cùng tận! Lỗi lầm không cần nói là ta tạo ra, 

chỉ  cần  khởi  tâm  động  niệm  tội  lỗi  đã  hình  thành.  Thử  hỏi  trong  một 

ngày  từ  sáng  đến  tối  chúng  ta  khởi  bao  nhiêu  vọng  niệm,  bao  nhiêu  ý 

niệm tự tư tự lợi, bao nhiêu ý niệm tổn người lợi mình? Những lỗi lầm 

này đều là “duy tâm sở tạo”, tâm ta khởi tâm động niệm. 

Tu hành trong Phật pháp, then chốt của tu hành chính là Thiền định. 

Quý vị tuyệt đối không được hiểu sai ý, trong Phật pháp tu thiền định chỉ 

có Thiền tông, như vậy là sai. Chỉ cần là Phật pháp, bất luận là đại thừa 

hay  tiểu  thừa,  Hiển  giáo  hay  Mật  giáo,  Tông  môn  hay  Giáo  môn,  rất 

nhiều tông phái, vô lượng vô biên pháp môn. Nhà Phật thường gọi tám 

vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  vô  lượng  pháp  môn,  tóm  lại  mà  nói,  đều  tu 

Thiền định. Cho nên Thiền định là tu hành trong nhà Phật, là nguyên tắc 

chung của mọi pháp môn, chỉ là phương pháp tu thiền định không giống 

nhau. Ví dụ Mật tông dùng phương pháp trì chú để tu thiền định, Tịnh 

độ tông dùng phương pháp niệm Phật A Di Đà để tu thiền định, đây là 

phương pháp trì danh. Cũng dùng phương pháp quán tưởng, cũng dùng 

phương pháp quán tượng. Trong giáo môn dùng phương pháp đọc tụng 

kinh điển, dùng phương pháp trì giới. Phương pháp rất nhiều, không có 

phương pháp nào không phải tu thiền định, nếu không phải tu thiền định, 

như vậy không phải là Phật pháp. Sự thật này chúng ta cần phải hiểu rõ 

ràng minh bạch. 

Nếu thật sự được định, thế nào gọi là định? Tâm ở trong mọi cảnh 

giới,  như  thuận  cảnh,  nghịch  cảnh,  thiện  duyên,  ác  duyên_thiện  duyên, 

ác  duyên  là  danh  từ  Phật  giáo,  là  đối  với  hoàn  cảnh  nhân  sự  mà  nói. 

Thiện  duyên  nghĩa  là  gần  gũi  với  nhiều  người  thiện,  ác  duyên  tức  là 

thường  giao  du với  những  người  làm  điều  ác,  nhân  sự  hoàn  cảnh.  Bất 

luận  trong  hoàn  cảnh  nào,  chỉ  cần  mình  không  khởi  tâm  không  động 

niệm, như vậy gọi là thiền định. 

“Ngô an bất động, quá an tùng sanh”, lỗi lầm từ đâu ra? Khởi tâm 

động niệm chính là lỗi lầm. Chỉ cần chúng ta  ở trong tất cả cảnh giới, 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



103 

rèn luyện cách đối nhân xử sự tiếp vật, luyện tâm bất động, luyện không 

khởi  tâm  không  động  niệm.  Trong  các  phương  pháp,  thực  tế  mà  nói 

phương pháp niệm Phật rất hay, tiện lợi nhất, dễ dàng nhất. Vì sao vậy? 

Vì  khi  ý  niệm  vừa  khởi  lên,  lập  tức  A  Di  Đà  Phật,  dùng  câu  A  Di  Đà 

Phật đoạn trừ ý niệm vừa khởi lên, dụng ý của phương pháp niệm Phật 

là đây. Nếu vừa niệm Phật vừa vọng tưởng, vậy là sai hoàn toàn. Niệm 

Phật tức là dùng câu Phật hiệu để đoạn trừ vọng niệm, cũng chính là nói 

dùng  một  ý  niệm  thay  thế  tất  cả  vọng  niệm.  Không  thể  không  khởi  ý 

niệm,  nếu  ý  niệm  không  khởi  quý  vị  là  thánh  nhân,  không  phải  phàm 

phu. Phàm phu đối diện với cảnh giới bên ngoài, sao có chuyện không 

khởi ý niệm? Các bậc cổ đức thường nói: “không sợ niệm khởi, chỉ sợ 

giác chậm”. Ta phải giác ngộ thật nhanh, giác ngộ nhanh nghĩa là phải 

khống chế ý niệm này. Phương pháp của Tịnh độ tông là dùng câu Phật 

hiệu này để thay thế nó, ý niệm vừa khởi lên, bất luận niệm này là thiện 

hay là ác, lập tức dùng câu A Di Đà Phật thay thế vào, để trong tâm chỉ 

có niệm này, không cho phép có niệm thứ hai. Đây gọi là niệm Phật, gọi 

là công phu. Lâu ngày, ý niệm tự nhiên không khởi, như vậy là công phu 

đã đắc lực. Nếu còn khởi ý niệm, tức công phu chưa đắc lực. Giống như 

ngày  ngày  đọc  sách,  đọc  rất  chăm  chỉ,  nhưng  khi  thi  đều  không  đạt 

chuẩn, không lấy được thành tích. 

Cho nên người học Phật, người tu hành, tu hành nghĩa là sửa đổi tư 

tưởng  sai  lầm,  sửa  đổi  hành  vi  sai  lầm.  Ngày  nay  chúng  ta  áp  dụng 

phương pháp trì danh niệm Phật, dùng biện pháp này, ở mọi lúc mọi nơi 

duy trì tâm thanh tịnh của mình. Nói cách khác, giữ cho chúng ta không 

tạo ác nghiệp. 

Bên dưới đưa ra mấy trường hợp: “Học giả”, học giả chính là người 

học  Phật,  là  đệ  tử  của  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni.  Tuy  hiện  nay  ngài 

không còn, nhưng kinh điển của ngài vẫn lưu hành tại thế gian. Chúng ta 

y theo lý luận và phương pháp trong kinh điển để tu, đó đều là đệ tử của 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. “Học giả, ư háo sắc, háo danh, háo hóa”. 

“Hóa” tức là hưởng thụ vật chất. “Háo nộ, chủng chủng chư quá”. Phàm 

phu  không  sao  tránh  khỏi  những  điều  này.  Cảnh  giới  này  hiện  tiền, 

chúng ta khởi tham tâm, tham sắc, tham danh, tham hưởng thụ, tâm sân 

nhuế và giận dữ khởi lên, tham sân si hiện tiền. Đây chính là tội lỗi, gọi 

là  tạo  nghiệp.  Lúc  này  phải  làm  sao?  Vừa  có  ý  niệm  này  lập  tức  đổi 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



104 

thành A Di Đà Phật, đánh tan ý niệm háo sắc này, dập tắt ý niệm háo 

danh,  đoạn  trừ  ý  niệm  tham  hưởng  thụ,  cũng  dập  tắt  ý  niệm  nổi  giận, 

công đức niệm Phật là đây. Đương nhiên cũng có thể dùng các phương 

pháp  khác,  nhưng  phương  pháp  niệm  Phật  tiện  lợi  hơn,  đơn  giản  hơn, 

cũng có hiệu quả hơn. Trong rất nhiều tông phái và pháp môn của Phật 

giáo, tôi cũng có nghiên cứu sơ qua, sau cùng tôi vẫn chọn pháp  môn 

niệm  Phật  này.  Pháp  môn  này  đơn  giản  dễ  dàng,  cũng  rất  có  hiệu  quả, 

chính là dùng một câu Phật hiệu này thay thế các vọng tưởng và ý niệm, 

thay  đổi  nó,  vọng  niệm  sẽ  ít  dần.  Luyện  đến  khi  những  cảnh  giới  này 

hiện tiền, ta vẫn như như bất động. Không phải nói mắt không thấy, tai 

không nghe, không tiếp xúc, không phải vậy. Mắt mình vẫn thấy, tai vẫn 

nghe, vẫn tiếp xúc như thường, tiếp xúc nhưng tâm bất động. Ở thế gian 

này,  lục  căn  tiếp  xúc  với  cảnh  giới  lục  trần,  cũng giống  như xem  film, 

xem tivi vậy. Những cảnh giới này, trong Kinh Bát Nhã Đức Phật nói rất 

hay: “như mộng huyễn bào ảnh, như lộ diệc như điện, ưng tác như thị 

quán”. Đây là Đức Phật dạy chúng ta quán từ mặt lý, quán từ mặt lý, sửa 

đổi từ tâm, có hiệu quả vô cùng. 

“Chủng chủng chư quá, bất tất trục loại tầm cầu”. Không cần nghĩ 

đến từng điều một, sửa đổi từng cái một, như vậy phiền phức biết bao, 

phí công biết bao! “Đản đương nhất tâm vi thiện, chánh niệm hiện tiền, 

tà  niệm  tự  nhiên  ô  nhiễm  bất  thượng”.  Lời  này  nói  rất  hay!  Chỉ  cần 

chúng  ta  nắm  bắt,  giữ  vững  “nhất  tâm  vi  thiện”.  Thế  nào  gọi  là  “vi 

thiện”?  Là  mỗi  niệm  đều  vì  lợi  ích  chúng  sanh,  lợi  ích  xã  hội,  lợi  ích 

quốc  gia.  Nhất  tâm  vi  thiện  nghĩa  là  tuyệt  đối  không  nghĩ  đến  lợi  ích 

riêng mình, chư vị nên biết, nếu xen vào một ý niệm lợi ích chính mình, 

thiện  của  mình  không  thuần,  trong  thiện  có  xen  tạp,  xen  lẫn  bất  thiện. 

Phải  hiểu  đạo  lý  này.  Tâm  mình  thuần  thiện,  hành  vi  của  mình  đương 

nhiên cũng thuần thiện. Muốn đạt đến thuần thiện, tuyệt đối không được 

có chút ý niệm tự tư tự lợi nào, như vậy mới có thể thành tựu. 

Chánh  niệm  hiện  tiền,  chánh  niệm  là  đối  với  tà  niệm  mà  nói.  Tà 

niệm  chính  là  tư  tưởng  sai  lầm,  kiến  giải  sai  lầm,  hành  vi  sai  lầm.  Sai 

lầm này gây tổn thương cho xã hội, cũng rất bất lợi cho chính mình. Quý 

vị gây hại cho xã hội, thương tổn người khác, tương lai quả báo trong ba 

đường ác. Mặc dù trước mắt được một chút lợi ích nhỏ nhoi, nhưng quả 

báo phải chịu sau này, nếu đem ra so sánh ta  sẽ biết, được không bằng 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



105 

mất!  Quý  vị  đạt  được  quá  ít,  nhưng  giá  phải  trả  quá  đắt,  không  đáng! 

Phải  luôn  duy  trì  chánh  niệm,  niệm  thuần  chánh  chính  là  ở  trước  nói 

“ngô  tâm  bất  động”.  Hoàn  toàn  thấu  triệt  cảnh  giới  bên  ngoài,  đây  là 

chánh niệm. 

Tu chánh niệm, tôi dùng một ví dụ đơn giản để nói. Hiện nay trong 

mọi gia đình đều có tivi, từ trẻ em đến người lớn ở trong nhà thời gian 

xem tivi nhiều nhất. Xem tivi có thể tu hành chăng? Có thể. Trước đây 

tôi dạy không ít người, viết bốn câu kệ của Kinh Kim Cang ra dán bên 

cạnh màn hình tivi. Bốn câu này là: “nhất thiết hữu vi pháp, như mộng 

huyễn  bào  ảnh,  như  lộ  diệc  như  điện,  ưng  tác  như  thị  quán”.  Chúng  ta 

dùng bốn câu này áp dụng trong lúc xem tivi, đó chính là tu hành. Chúng 

ta thấy rất rõ ràng hình ảnh trên tivi, âm thanh cũng nghe rất rõ ràng, ta 

học  gì  trong  này?  Học  như  như  bất  động,  đừng  để  tình  tiết  trong  tivi 

xuay chuyển mình. Họ diễn cảnh an vui, họ vui mình cũng vui theo, họ 

khóc mình cũng khóc theo họ. Như vậy là xong, bản thân mình không 

làm chủ được, bị  họ xuay chuyển. Người tu hành nên như thế nào? Ta 

không bị họ xuay chuyển, ngược lại ta chuyển họ, vậy là thành công. 

Trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói:  “nếu  chuyển  được  cảnh  giới,  tức 

đồng với Như Lai”. Cảnh giới hiện tiền, ta không bị họ chuyển, thì ta có 

thể chuyển họ. Xuay chuyển họ, tức có thể dạy họ, thay đổi họ, giúp họ 

cải  tà  quy  chánh.  Nếu  như  không  có  năng  lực  này,  không  có  định  lực 

này, không có trí tuệ này, chính mình còn không giữ được mình, sao có 

thể chuyển hóa người khác? Quý vị hiểu được cách xem tivi là tu hành, 

là  tu  giới  định  tuệ,  sau  đó  sẽ  biết  từng  li  từng  tí  trong  cuộc  sống  hằng 

ngày, tất cả đều là Bồ Tát học xứ, tất cả đều là thành tựu vô thượng đạo. 

Vấn  đề  là  ta  có  làm  được  như  vậy  hay  không.  Các  bậc  cao  tăng  của 

Thiền  tông,  ngày  xưa  trong  Ngữ  Lục  chúng  ta  thường  thấy,  họ  trắc 

nghiệm  học  trò,  thường  hỏi  học  trò:  ngươi  “biết  chăng!”.  Ý  nghĩa  hai 

chữ này sâu rộng vô biên, nếu như ta hiểu thì từng li từng tí đều là Phật 

pháp. Tất cả đều là đạo, trái phải đều trở về với nguồn cội, đây  mới là 

thật sự thành tựu. Đây cũng chính là trong Kinh Hoa Nghiêm nói: “lý sự 

vô ngại, sự sự vô ngại”. Tông môn và Giáo môn dùng thuật ngữ không 

giống  nhau,  nhưng  ý  nghĩa  hoàn  toàn  tương  đồng.  Quý  vị  nghĩ  xem, 

Tông môn nói: “rõ ràng mạch lạc, mọi việc đều suôn sẽ”. Giáo môn nói: 

“lý sự vô ngại, sự sự vô ngại”, không phải cùng một ý ư? Pháp môn tuy 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



106 

bất đồng, phương pháp không giống nhau, nhưng trăm sông đổ về  một 

biển.  Nếu  chúng  ta  hiểu  được  điều  này,  chúng  ta  đối  với  tất  cả  Tông 

phái, hết thảy pháp môn đều phải đối đãi bằng tâm cung kính. Không có 

cao thấp, tuyệt đối không được nói tôi theo pháp môn niệm Phật rất hay, 

pháp  môn  của  quý  vị  không  bằng  tôi,  vậy  là  sai!  Tâm  quý  vị  không 

thanh  tịnh,  tâm  không  bình  đẳng,  quý  vị  rất  mê  muội,  không  giác  ngộ. 

Người  giác  ngộ  thật  sự  là  bình  đẳng,  “pháp  môn  bình  đẳng,  không  có 

cao thấp”, như vậy là đúng, là chính xác tuyệt đối. Cho nên “Nhất niệm 

làm thiện, chánh niệm hiện tiền” là điều cần kíp! 

Giả  dụ  xã  hội  hiện  nay,  quốc  gia  hiện  nay,  mỗi  người  đều  có  thể 

“nhất tâm làm thiện, chánh niệm hiện tiền”, trong xã hội này làm gì có tà 

giáo? Làm gì có tà tri tà kiến? Tự nhiên biến mất không còn tăm dạng. 

Cổ đức thường nói: “phá tà hiển chánh”. Ngày nay chúng ta nói ngược 

lại với câu này, hiển chánh tà không thể tồn tại. Vì sao trong xã hội có 

nhiều tà tri tà kiến đến thế? Vì không có dạy về chánh tri chánh kiến. Do 

đó tà tri tà kiến xuất hiện, mọi người hiếu kỳ liền tập theo nó, học theo 

một cách mù quáng. Ngạn ngữ nói: “không sợ không biết nhận thức vấn 

đề, chỉ sợ điều này sánh với điều kia”. Nếu có thể đề xướng chánh pháp, 

nhân dân biết cách phân biệt, biết so sánh. Hai vấn đề đặt ra trước mắt 

để so sánh, họ sẽ nhận thức được, tự nhiên biết lựa chọn. 

Ngày nay tà giáo tràn khắp thế giới, nhan nhản trong xã hội, nguyên 

nhân  gì?  Vì  trong  thời  đại  này  không  có  người  đề  xướng  chánh  pháp. 

Nho  giáo  “đã  đảo  Khổng  gia  tiệm”.  Nho  giáo  là  chánh  pháp,  là  dạy 

người về hiếu để trung tín lễ nghĩa liêm sỉ, dạy người ngũ luân bát đức, 

là chánh pháp, hiện nay không cần nữa. Phật pháp là chánh pháp, Phật 

pháp dạy người hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, 

tu thập thiện nghiệp. Hiện nay mọi người cho rằng Phật pháp là mê tín, 

phá trừ mê tín, đạp đổ mê tín, đây là một ngộ nhận lớn lao. Phật không 

mê tín, khẩu hiệu của Phật là “phá mê khai ngộ”. Coi phá mê khai ngộ 

thành mê tín để đạp đổ, vậy thế nào gọi là không mê tín? Vậy nhất định 

tà pháp là không mê tín, tà giáo là không mê tín, đương nhiên trên xã hội 

cả  tổ  ong  đều  học  theo  tà  giáo.  Điều  này  chúng  ta  phải  suy  nghĩ  thật 

tường tận, như thế nào mới có thể “hiển chánh phá tà”. Ngày nay trên 

toàn thế giới, rất nhiều quốc gia khu vực đều áp dụng. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



107 

Xem tiếp đoạn văn bên dưới, đoạn văn này dùng ví dụ để nói. “Như 

thái dương đương không, võng lưỡng tiềm tiêu”. Hai câu này là ví dụ, ví 

“thái  dương”  như  chánh  pháp,  ví  “võng  lưỡng”  như  tà  pháp,  “võng 

lưỡng” là yêu quái. Giữa ban ngày yêu quái tự nhiên không thể tồn tại, 

đạo lý này là tương đồng. 

Ở sau Liễu Phàm tiên sinh đưa ra kết luận. “Thử tinh nhất chi chân 

truyền  dã”.  “Tinh”  là  tinh  thuần,  “nhất”  là  duy  nhất,  độc  nhất.  Từ  xưa 

đến nay thánh thánh tương truyền, là chân truyền. “Quá do tâm tạo, diệc 

do tâm cải”. Đây là sửa tận gốc, sửa đổi như vậy mới rốt ráo, mới triệt 

để.  “Như  trảm  độc  thọ,  trực  đoạn  kỳ  căn,  hề  tất  chi  chi  nhi  phạt,  diệp 

diệp nhi trai tai”. Đây là dùng ví dụ nói, ví như chúng ta chặt cây, cây 

này có độc không phải cây tốt, chúng ta phải nhổ tận gốc của nó. Phải 

đoạn tận gốc, không cần chặt từng cành từng lá, tìm từng cành từng lá 

phiền phức biết bao! Nhổ tận gốc là xong, cành lá tự nhiên khô héo. Đây 

là nói sửa lỗi lầm, ở trước là nói sửa từ lý như chặt cây, chặt từ cành của 

cây. Sửa đổi từ sự  như chặt lá  cây,  điều này rất phiền phức, không dễ. 

Sửa từ tâm, chính là nhổ tận gốc cây, như vậy dễ hơn, mà còn làm đến 

cứu cánh. 

Xem tiếp đoạn văn bên dưới, là tổng kết. “Đại để, tối thượng giả trị 

tâm, đương hạ thanh tịnh, tài động tức giác, giác chi tức vô”. Chúng ta 


dụng  công  học  Phật,  cũng  phải  nắm  bắt  cương  lĩnh,  nắm  được  cương 

lĩnh, bắt đầu tu từ căn bản sẽ không khó. 

Hôm nay chúng ta nói đến Phật pháp, kinh điển Phật pháp rất nhiều, 

cổ nhân hình dung “mênh mông như biển”. Kinh quyển lưu truyền từ Ấn 

độ đến Trung quốc, theo ghi chép của lịch sử, sớm nhất là vào năm Vĩnh 

Bình thứ mười của Hán Minh Đế, tức năm 670 công nguyên. Năm nay 

là công nguyên 2001, điều này lịch sử  có ghi chép. Trên thực tế, Phật 

pháp do tư nhân lưu truyền đến Trung quốc, thời gian đó còn sớm hơn 

nữa, có thể sớm hơn hai ba trăm năm. Chính thức do quốc gia phái đặc 

sứ đi thỉnh, nghênh đón là vào năm Vĩnh Bình thứ mười thời Hán Minh 

Đế, đã hơn 2000 năm lịch sử. 

Kinh điển không ngừng truyền vào Trung quốc, trễ nhất khoảng vào 

thời  Nam  Tống.  Nam  Tống  phiên  dịch  khắc  in  Đại  Tạng  Kinh  hoàn 

thành, tổng cộng có hơn 7000 quyển. Hiện nay thêm vào trước tác của 

các  bậc  cao  tăng  tổ  sư  ngày  xưa,  đều  thu  thập  trong  bộ  tùng  thư  này, 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



108 

hiện  nay  Đại  Tạng  Kinh  tổng  cộng  có  hơn  3  vạn  quyển.  Nếu  chúng  ta 

muốn học Phật, nhiều điển tịch như thế đều phải xem, đều phải nghiên 

cứu, đều phải học tập, đó chính là tìm cành hái lá, phiền phức biết bao. 

Như vậy biết đến khi nào mới có thể nhập môn? Người biết học bắt đầu 

từ gốc rễ, điều này rất quan trọng. 

Tôi học Phật được 50 năm, tôi giảng kinh cũng được 42 năm. Trong 

suốt cuộc đời học Phật, tôi tổng kết tinh túy của Phật pháp thành 20 chữ. 

Chúng ta giữ tâm, nghĩa là nói đối nhân xử sự tiếp vật trong cuộc sống 

hằng ngày, chúng ta dùng tâm như thế nào? Trong kinh điển Đức Phật 

dạy chúng ta, dùng tâm chân thành. Chân tuyệt đối không có giả, thành 

tức không hư dối, dùng tâm chân thành. Dùng tâm thanh tịnh, thanh tịnh 

chắc  chắn  không có  ô  nhiễm.  Dùng  tâm  bình  đẳng,  bình  đẳng  chính  là 

không có cao thấp. Dùng tâm chánh giác, chánh giác nghĩa là không mê 

hoặc.  Dùng  tâm  từ  bi,  yêu  thương  tất  cả  chúng  sanh,  trong  tâm  từ  bi 

không  có  tự  tư  tự  lợi.  Chúng  ta  phải  dùng  năm  loại  tâm  này,  năm  loại 

tâm này trong đại thừa Phật pháp gọi là tâm đại bồ đề. Nếu dùng tâm đại 

bồ đề để nói, rất nhiều người không hiểu lắm. Theo chú giải trong kinh 

điển  mà  nói,  cũng  rất  khó  hiểu.  Tôi  nói  như  vậy  mọi  người  dễ  lý  giải 

hơn,  chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  chánh  giác,  từ  bi  là  tâm  Phật! 

Phật dùng tâm này để xử sự đối nhân tiếp vật. 

Hành  vi  của  Phật  là  gì?  Hành  vi,  tôi  cũng  dùng  mười  chữ  là  nhìn 

thấu,  buông  bỏ,  tự  tại,  tùy  duyên,  niệm  Phật.  Niệm  Phật,  Phật  nghĩa  là 

giác, chính là niệm niệm giác mà không mê, niệm niệm chánh mà không 

tà,  niệm  niệm  tịnh  mà  không  nhiễm.  Đó  gọi  niệm  Phật,  niệm  tự  tánh 

Phật.  Nắm  bắt  cương  lĩnh  này  tu  hành  sẽ  rất  dễ,  quả  nhiên  có  thể  khế 

nhập  cảnh  giới.  Tất  cả  kinh  điển  Phật  giáo  bày  ra  trước  mắt,  ta  cũng 

không cảm thấy khó khăn, đều có thể thông đạt, học tập. Cho nên pháp 

thế  xuất  thế  gian đều  phải  biết  căn bản,  đều  phải nắm  bắt  tinh  yếu  của 

nó, cương lĩnh của nó, như vậy chúng ta mới hiểu. Đại khái cao nhất là 

phải luôn tu từ căn bản, là “trị tâm”, hiệu quả là lập tức thanh tịnh, làm 

gì có nhiều chuyện phiền phức như thế? 

“Tài động tức giác, giác chi tức vô”. Tâm này vừa mới động lập tức 

cảm nhận được, vừa cảm nhận được ý niệm này liền dừng. Cổ đức nói: 

“không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”, ta phải giác thật nhanh, đừng 

để  cho  ác  niệm  tương  tục.  Ác  niệm  vừa  khởi  lên,  niệm  thứ  hai  tức  là 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



109 

chánh  niệm,  đây  là  phương  pháp  tốt  nhất.  “Cẩu  vị  năng  nhiên”,  giả  dụ 

như không làm được, cao nhất không làm được, như vậy bất đắc dĩ mà 

áp dụng ở giữa, bất đắc dĩ mà cầu thứ hai, thứ hai là gì? Là hiểu lý. “Tu 

minh lý dĩ khiển chi”, hiểu rõ ràng minh bạch đạo lý, tự nhiên xa lìa ác 

niệm tà tư. “Hữu vị năng nhiên”, điều này cũng không làm được, không 

làm được thì sao? “Tu tùy sự dĩ cấm chi”, chỉ còn cách hạ công phu từ 

cành lá. 

Ba tầng này, thực tế mà nói ba loại này nhà Phật gọi là ba căn tánh 

khác nhau. Hàng thượng căn hạ thủ từ gốc, từ khởi tâm động niệm, đoạn 

tất cả ác. Hàng trung căn, dùng “minh lý dĩ khiển chi”. Hàng hạ căn, chỉ 

có “tùy sự nhi cấm chi”. Đức Phật vì hàng hạ căn chế định rất nhiều giới 

điều. Chư vị nhất định phải hiểu những giới điều này, là lúc Đức Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  còn  tại  thế,  thời  Ấn  độ  cổ  3000  năm  trước,  là  quy 

phạm  cuộc  sống  của  xã  hội  thời  đó.  Về  phương  diện  thời  gian,  cách 

chúng ta 3000 năm. Về hoàn cảnh địa lý, chúng ta ở đây là Đại lục, ở đó 

là Ấn độ. Nếu ta hiểu được đạo lý này, sau đó nghiên cứu giới luật mới 

thật  sự  có  tâm  đắc.  Cần  căn  cứ  theo  từng  điều  giới  luật  để  thực  hành 

chăng? Không cần, vì sao vậy? Vì rất nhiều phương thức sinh hoạt hoàn 

toàn  bất  đồng  với  chúng  ta  hiện  nay,  cần  phải  biết  điều  này.  Phải  hiểu 

tinh  thần  của  nó  là  gì.  Phải  học  tinh  thần  đó,  về  sự  tướng  nên  dùng 

phương thức sống thời hiện đại, không thể học theo phước thức sống của 

Ấn độ cổ 3000 năm trước, như vậy là sai! Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

thấy vậy cũng phải cười, sao quý vị lại ngốc nghếch thế. 

Bởi vậy Phật pháp, cho dù là giới luật, mỗi điều đều rất linh hoạt, nó 

không  hề  cứng  ngắc.  Nhưng  giới  căn  bản  nó  siêu việt  thời  không,  siêu 

việt  thời  gian,  siêu  việt  không  gian,  mọi  lúc  mọi  nơi  đều  chính  xác, 

không thể thay đổi. Giới căn bản này là gì? Là năm giới, chỉ có năm điều 

là  không  sát  sanh,  không  trộm  cắp,  không  tà  dâm,  không  vọng  ngữ, 

không uống rượu. Năm điều này bất luận là thời đại nào, bất luận ở khu 

vực nào, đều có thể áp dụng. Năm điều luật này là siêu việt thời không, 

cần  phải  tuân  thủ.  Rất  nhiều  các  giới  luật  khác,  nhất  định  phải  xem  có 

thích hợp với thời hiện đại của chúng ta hay không. Trong thời hiện tại 

này của chúng ta, nên làm thế nào để sửa đổi, nhưng không trái với tinh 

thần của nó. Về mặt sự tướng, nhất định phải tu sửa thêm. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



110 

Lần đầu tiên ở Trung quốc, làm công tác sửa đổi đại quy mô là thời 

nhà  Đường.  Thời  nhà  Đường  đối  với  Phật  pháp  mà  nói,  có  người  nói 

Phật pháp thời nhà Đường đã khởi một cuộc vận động cách mạng, cũng 

có thể là cách nói này. Đó chính là chế độ tùng lâm của Trung quốc, đã 

hưng khởi. Mã Tổ kiến tùng lâm, Bách Trượng lập thanh quy. Hai vị đại 

sư này đề xướng cộng tu, nương chúng tựa chúng. Hai người này là sư 

huynh đệ, là tổ sư đời thứ tám của Thiền tông, hai vị đều là đời thứ tám. 

Theo cách nói thông thường, là đồ tôn của đại sư Huệ Năng. 

Kiến lập tùng lâm, chính là chế độ hóa dạy học và tu hành của Phật 

pháp,  chính  thức  chế  độ  hóa.  Tùng  lâm  giống  như  trường  đại  học  hiện 

nay vậy, tổ chức rất nghiêm mật. Chủ tịch của tùng lâm chính là phương 

trượng,  như  hiệu  trưởng  của  trường  học  vậy.  Thủ  tọa  hòa  thượng  của 

tùng  lâm,  tương  đương  với  trưởng  giáo  vụ  của  trường.  Duy  na  hòa 

thượng của tùng lâm, tương đương với trưởng huấn đạo. Giám viện của 

tùng lâm, tương đương với tổng vụ trưởng. Danh xưng không giống với 

lãnh đạo chấp sự của trường học hiện nay, nhưng phân phối công tác của 

họ hoàn toàn tương đồng. Cho nên giáo vụ, huấn đạo, tổng vụ trong tùng 

lâm, nó là trường học, lập trường chính quy để dạy học, giúp mọi người 

cùng  nhau  cải  ác  tu  thiện,  đây  gọi  là  tu  hành.  Tóm  lại  mà  nói,  tu  hành 

chính là cải ác tu thiện mà thôi. 

Bây  giờ  có  rất  nhiều  người  ngộ  nhận,  cho  rằng  tu  hành  nhất  định 

phải ăn chay trường, nhất định phải ngày ngày gõ mõ tụng kinh, như vậy 

là hoàn toàn nghĩ sai. Đó là hình thức, hình thức có thể thay đổi, còn tinh 

thần và nguyên lý nguyên tắc không thể thay đổi. 

Bây giờ có rất nhiều đồng tu thường đến gặp tôi, họ xây dựng chùa 

chiền  nhiều  nơi,  tôi  không  tán  thành.  Vì  sao  vậy?  Vì  chùa  là  thời  đại 

2000 năm trước, hoặc là trước thời nhà Thanh, như vậy còn có thể nói 

được.  Hiện  nay  là  xã  hội  dân  chủ  tự  do  khai  phóng,  không  thể  khiến 

người  ta  trở  lại  thời  đại  chuyên  chế,  đây  là  điều  không  thể.  Đạo  tràng 

hiện  nay  nên  kiến  lập  như  thế  nào?  Phải  kiến  lập  theo  phương  thức 

trường học. 

Phật  giáo  vốn  là  giáo  dục,  cần  phải  trở  về  với  giáo  dục,  bởi  vậy 

thành lập trường học không nên thành lập chùa, như vậy mới được. Nếu 

nói hoằng dương Phật pháp, đạo tràng hoằng dương Phật pháp tốt nhất, 

lý tưởng nhất, đó chính là truyền bá vệ tinh và truyền hình của thời đại 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



111 

này. Chúng tôi giảng kinh thuyết pháp trong phòng thu hình, lợi dụng vệ 

tinh truyền bá, toàn thế giới đều có thể nghe được, quý vị nói hiệu quả 

này lớn biết bao! Dùng phương pháp này hoằng pháp lợi sanh, đưa giáo 

dục Phật pháp vào trong mỗi gia đình. Đem những lý luận, phương pháp 

tu  học  của  Phật  pháp,  lợi  dụng  khoa  học  kỹ  thuật  truyền  đến  cho  mỗi 

người  muốn  học  Phật.  Đây  là  điều  chính  xác,  không  cần  tiếp  tục  xây 

dựng chùa chiền, thời đại xây chùa đã qua. 

Thôi, hôm nay chúng ta tạm dừng tại đây. 



Hết tập 10 

 



Liễu Phàm Tứ Huấn 

Tập 11 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:18.04.2001 

Địa điểm: Đài Truyền Hình Phụng Hoàng 

Thâm Quyến_Trung Quốc 

 

Chư vị đồng học, xin chào mọi người! 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  văn  bên  dưới.  “Dĩ  thượng  sự,  nhi  kiêm 

hành hạ công, vị vi thất sách, chấp hạ nhi muội thượng, tắc chuyết hỉ”. 

Đây là thái độ học tập, cũng rất quan trọng. Hàng thượng căn tuy sửa đổi 

từ tâm, bắt đầu sửa từ chỗ khởi tâm động niệm, nhưng tuyệt đối không 

thể lơ là sự tướng. Không thể nói tâm tôi rất thanh tịnh, không cần tuân 

thủ giới điều, đây là sai lầm. Sai ở đâu? Mặc dù có chân công phu, công 

phu của quý vị không phải thật sự, vì sao vậy? Vì người có chân công 

phu, nhất định có từ bi thật sự. Nếu có từ bi thật sự, quý vị nhất định làm 

nên  tấm  gương,  làm  nên  mô  phạm  cho  mọi  người  noi  theo.  Đây  là  lợi 

tha,  tự  lợi  lợi  tha,  cho  nên  đây  là  đúng,  là  chính  xác.  Nghĩa  là  hàng 

thượng  căn  nhất  định  phải  từng  giờ  từng  phút  chăm  sóc  hàng  hạ  căn. 

Chúng ta đối với giới điều của đức Thế Tôn chế định, phải tuân thủ tất 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



112 

cả. Từ giới điều suy ra là pháp luật của quốc gia, chúng ta nhất định tuân 

thủ. Trì giới, theo nghĩa rộng mà nói chính là tuân thủ pháp luật. 

Trong giới kinh của đại thừa, Đức  Phật nói rất  rõ ràng  minh bạch. 

Trong Kinh Phạm Võng nói với chúng ta, Bồ Tát nhất định phải tuân thủ 

“không hủy báng quốc chủ”. Quốc chủ là hiện nay gọi là người lãnh đạo 

quốc gia, tuyệt đối không được hủy báng. Trong Anh Lạc Bồ Tát Giới 

Kinh nói: “không trốn thuế nước”. Từ xưa đến nay Trung quốc hay nước 

ngoài, quốc dân đối với quốc gia có nghĩa vụ nạp thuế, không được trốn 

thuế.  Như  những  điều  này  đều  thuộc  về  trì  giới.  Hiến  pháp,  pháp  lệnh 

quy chương của quốc gia, đây là có hình. Vô hình là quan niệm đạo đức, 

phong tục tập quán của chúng ta, đều phải tuân thủ. 

Trong xã hội hiện nay, giao thông phương tiện nhanh nhẹn, truyền 

thông phát triển, chúng ta thường có cơ hội ra nước ngoài du lịch. Đến 

đất nước người ta, pháp luật của họ không giống với chúng ta, phong tục 

tập quán của họ không giống chúng ta. Nhập cảnh tùy tục, đến đất nước 

người  ta  nhất  định  phải  tuân  thủ  pháp  lệnh  quy  chương  của  người  ta, 

tuân thủ phong tục tập quán của người ta, đều ở trong trì giới. Cho nên 

trong giới luật bao hàm rộng lớn vô biên, chúng ta đều phải hiểu. 

Nếu  “chấp  hạ  nhi  muội  thương”,  chấp  trước  vào  những  pháp  lệnh 

quy  chương  này  “tôi  tuân  thủ  mọi  thứ”,  nhưng  không  hiểu  lý,  cũng 

không  hiểu  sửa  đổi  từ  tâm.  Sửa  bằng  cách  đó  rất  ngu ngốc,  đây  không 

phải là phương pháp thông  minh. Nhưng cũng là cách hay, có thể tuân 

thủ như vậy thường rất ít sai lầm. Sai lầm là điều không thể tránh, nhưng 

có thể giảm ít lỗi lầm. Cho nên ông nói với chúng ta, sửa lỗi lầm phải có 

ba loại tâm, cũng có ba loại công phu khác nhau, điều này nói rất rõ ràng 

minh bạch. 

Đoạn bên dưới nói về hiệu quả sửa lỗi, sau khi sửa lỗi sẽ xuất hiện 

cảnh giới như thế nào. Cũng chính là nói, chúng ta thấy được hiệu quả 

như thế nào, thành tích như thế nào. 

Mời xem bài văn này: “Cố phát nguyện cải quá, minh tu lương bằng 

đề  tỉnh,  u  tu  quỷ  thần  chứng  minh,  nhất  tâm  sám  hối,  trú  dạ  bất  đãi”. 

Chữ “cố” nói như hiện nay nghĩa là “nhưng”, nhưng phàm phát nguyện 

sửa lỗi, cần có sự giúp đỡ. “Minh” là rõ ràng, cần “lương bằng đề tỉnh”, 

phải có bạn tốt luôn nhắc nhở mình. Vì sao vậy? Vì phàm phu hay quên, 

chớp mắt là quên. Chư vị thử nghĩ xem, nếu có một người ở trước mặt 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



113 

chúng  ta,  là  bạn  tốt  của  mình,  luôn  nhắc  nhở  mình,  quý  vị  có  chê  họ 

nhiều  chuyện  chăng?  Thật  vậy,  đúng  là  chê  họ  nhiều  chuyện,  chê  họ 

phiền phức. 

Cho  nên  Phật  giáo  dạy  học,  chúng  ta  không  thể  không  khâm  phục 

sự thông minh trí tuệ của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, ngài dùng phương 

pháp gì? Phương pháp này hiện nay trong trường học gọi là công cụ dạy 

học. Ngài dùng danh hiệu, ngài dùng nghệ thuật từng giờ từng phút nhắc 

nhở  chúng  ta.  Danh  hiệu,  ví  dụ  danh  hiệu  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  đây 

không  phải  là  danh  hiện  của  ngài.  Tên  chính  của  ngài,  trong  kinh  điển 

ghi  chép  là  Tất  Đạt  Đa,  nhưng  ngài  có  thói  quen  dùng  danh  hiệu  này, 

danh hiệu này là nhắc nhở chúng ta. Ngày xưa cổ nhân dịch kinh, hoàn 

toàn dùng âm tiếng Phạn để dịch Thích Ca Mâu Ni Phật, không dịch ý 

của  nó  ra.  Người  thời  hiện  đại  chúng  ta,  nghe  đến  danh  hiệu  này  cảm 

thấy  mê  hoặc  không  hiểu  ý  gì,  nhưng  cổ  nhân  hiểu.  Ngày  xưa  nhiều 

người  giảng  kinh,  nhiều  người  dạy  học,  vì  đa  phần  các  tự  viện  đều  là 

trường học. Người xuất gia chính là thầy giáo, họ ngày ngày tự nghiên 

cứu,  rồi  giảng  dạy,  dạy  học  cho  đại  chúng.  Tự  viện  là  trường  học,  cho 

nên mọi người đều hiểu. 

Thích Ca nghĩa là nhân từ. Chúng ta đối nhân tiếp vật thiếu nhân từ, 

thường nghĩ đến tự tư tự lợi, tổn người lợi mình. Đều khởi ý niệm này, 

làm những chuyện này, như vậy là sai. Cho nên Thế Tôn dùng danh hiệu 

Thích Ca này, nghe đến danh hiệu này, ta đối nhân phải nhân từ, phải 

quên mình vì người. Hai chữ Mâu Ni nghĩa là thanh tịnh, phải thanh tịnh 

đối  với  mình,  phải  nhân  từ  đối  với  người  khác.  Dùng  danh  hiệu  này 

thường nhắc nhở chính mình, chúng ta niệm danh hiệu này để nhắc nhở 

mình. Nghe người khác niệm danh hiệu này, cũng nhắc nhở mình. Trong 

nhà mình có nơi thờ Phật, hoặc có một phòng khách, trong phòng khách 

chúng ta đặt một tượng Phật, viết tên của Phật hai bên giống như câu đối 

vậy. Đây là tràng phan quý vị thường thấy ở trong các chùa, trên phan 

viết đều là danh hiệu Phật Bồ Tát, có mục đích gì? Nhắc nhở chúng ta. 

Trong Phật giáo dùng phương pháp này,  tượng Phật, tượng Bồ Tát 

cũng  là  nhắc  nhở  chúng  ta,  khiến  chúng  ta  nhìn  vào  là  biết  nó  tượng 

trưng ý gì. Thích Ca Mâu Ni Phật tượng trưng nhân từ, thanh tịnh. Ở đất 

nước chúng ta thờ Bồ Tát Quán Thế Âm nhiều nhất, Bồ Tát Quán Thê 

Âm tượng trưng từ bi, đại từ đại bi. Đại từ đại bi nói như hiện nay là tâm 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



114 

yêu  thương  không  có  điều  kiện,  yêu  thương  tất  cả  chúng  sanh.  Chúng 

sanh có khổ nạn, toàn tâm toàn lực giúp họ vô điều kiện, đây là Bồ Tát 

Quán Thế Âm. Thấy tượng Bồ Tát Quán Thế Âm liền nghĩ đến, tôi phải 

từ  bi  đối  với  tất  cả  chúng  sanh,  cũng  vô  điều  kiện  giống  như  Bồ  Tát 

Quán Thế Âm, giúp đỡ tất cả chúng sanh vậy. 

Bồ Tát Quán Thế Âm là ai? Bồ Tát Quán Thế Âm chính là ta. Nhắc 

nhở  mình,  dùng  tôn  tượng  này,  dùng  danh  hiệu  này  nhắc  nhở  mình, 

mình phải học theo Bồ Tát Quán Thế Âm, mình phải học làm Quán Thế 

Âm Bồ Tát, chính là ý này. Cho nên công đức thờ Phật rất lớn, công đức 

lớn ở đâu? Chính là lớn ở đây, thường nhắc nhở mình. 

Thờ tượng Bồ Tát Địa Tạng, Địa Tạng Vương Bồ Tát tượng trưng 

hiếu, hiếu thân. Địa là đại địa, Tạng là bảo tạng. Chúng ta sống trên địa 

cầu  này,  không  thể  tách  rời  đại  địa,  ăn  ở  của  chúng  ta  đều  nhờ  đại  địa 

cung  cấp.  Trên  đất,  vật  sinh  trưởng,  trong  cuộc  sống  hằng  ngày  của 

chúng ta cần đến ngũ cốc lương thực, đây là bảo tạng do đất sanh. Tài 

nguyên chôn dưới đất rất nhiều, đều là kim ngân châu bảo, cung cấp nhu 

cầu cho cuộc sống chúng ta. 

Đức Phật dùng Địa tượng trưng “tâm địa” của chúng ta. Tạng trong 

tâm  địa  chân  tâm  của  chúng  ta  có  vô  lượng  trí  tuệ,  có  vô  lượng  năng 

lực_đức  chính  là  năng  lực,  có  vô  lượng  tướng  hảo,  cần  chúng  ta  khai 

thác. Dùng phương pháp gì để khai thác? Dùng hiếu thân tôn sư, chính 

là hiếu đạo và sư đạo. Kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện chính là nói 

về  hiếu  đạo  và  sư  đạo,  đùng  điều  này  để  khai  thác.  Cho  nên  chúng  ta 

nhìn thấy tượng Bồ Tát Địa Tạng, nghe đến danh hiệu Bồ Tát Địa Tạng, 

chúng ta phải hiểu cách hiếu thân tôn sư, nó luôn nhắc nhở chúng ta. 

Bồ Tát Văn Thù nhắc nhở ta về trí tuệ, phải cầu trí tuệ. Bồ Tát Phổ 

Hiền nhắc nhở ta phải thực hành trong cuộc sống. Như nhân từ và thanh 

tịnh của Thích Ca, từ bi của Quán Âm, hiếu kính của Địa Tạng, trí tuệ 

của Văn Thù, tất cả đều phải thực hành trong cuộc sống hằng ngày của 

chúng ta, thực hành trong công việc, thực hành trong xử sự đối nhân tiếp 

vật,  đó  gọi  là  Phổ  Hiền.  Quý  vị  xem  Phật  giáo  dạy  học  có  tuyệt  diệu 

chăng! Cho nên tất cả hình tượng Chư Phật Bồ Tát trong Phật giáo, tất 

cả hình tượng của thần minh, tất cả đều là dạy học, là biểu pháp. Tuyệt 

đối  không  phải  mê  tín,  tuyệt  đối  không  được  xem  các  ngài  như  cung 

phụng thần minh, như vậy là sai hoàn toàn. Dùng phương pháp này nhắc 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



115 

nhở chúng ta. Nếu có một người ngày ngày ở bên cạnh nhắc nhở, chúng 

ta  cảm  thấy  chán  họ,  ghet  họ,  thậm  chí  hận  họ.  Nhưng  dùng  các  tác 

phẩm nghệ thuật này đạt ở trước mắt, có thể thưởng thức, lại cũng có thể 

nhắc nhở, như vậy tốt biết bao! 

Lần trước tôi phỏng vấn truyền hình Phụng Hoàng, gặp Thường tiên 

sinh, trong phòng làm việc của ông đặt rất nhiều tượng Bồ Tát Di Lặc. 

Tôi  nhìn  lại  thấy  ông hơi  giống  Bồ Tát  Di  Lặc,  bụng to,  mập  mạp.  Bồ 

Tát Di Lặc tượng trưng tâm hoan hỷ. Nhà Phật thường gọi là bình đẳng, 

từ  bi.  Sanh  tâm  bình  đẳng,  thành  tướng  hỷ  duyệt.  Chúng  ta  xử  sự  đối 

nhân tiếp vật, tâm phải bình, sắc phải đoan trang, phải hoan hỷ. Đây là 

dạy chúng ta làm sao để chung sống với đại chúng, toàn là biểu pháp. 

Danh hiệu người xuất gia chúng ta cũng không ngoại lệ, tôi xuất gia 

sư phụ đặt cho pháp danh Tịnh Không, tôi rất hoan hỷ. Mọi người vừa 

nhắc  đến  tên  này,  tôi  liền  nghĩ  mình  có  thanh  tịnh  không?  Mình  có 

buông bỏ khồn? Buông bỏ là không. Nhắc đến tên này, tôi liền nghĩ xem 

mình có làm được chăng? Danh có đúng với sự thật chăng? Nếu danh và 

thực không tương phù, chúng ta phải sanh tâm hổ thẹn, cảm thấy có lỗi 

với cái tên này. 

Danh  hiệu  của  Phật  vô  lượng  vô  biên,  tượng  trưng  đức  tánh  vô 

lượng vô biên trong chân tâm bản tánh của chúng ta. Danh hiệu Bồ Tát 

vô lượng vô biên, tượng trưng tu đức của chúng ta. Tánh đức, phàm phu 

chúng ta mê thất tự tánh, nên tánh đức không hiển, phải dựa vào tu đức. 

Tu  đức  có  công,  tánh  đức  liền  hiện  tiền,  chính  là  như  vậy.  Phật  giáo 

không đơn thuần chỉ là cái tên, trên nghệ thuật tạo tượng là biểu pháp, 

mọi thứ trang trí  đều là biểu pháp.  Đến kiến trúc  cũng không ngoại lệ, 

nếu quý vị chú ý, khi đến các ngôi chùa Phật giáo, thấy trong điện thờ 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, gọi là Đại Hùng Bảo Điện. Quý vị xem kiến 

trúc của nó, đứng bên ngoài nhìn có hai tầng, ở trong có một tầng, đều là 

nhắc  nhở  chúng  ta.  Bên  ngoài  hai  tầng  là  dạy  chúng  ta  tùy  tục,  “Phật 

pháp tại thế gian, bất hoại thế gian pháp”. Ở trong phải bình đẳng, bên 

trong  không  được  có  hai  thứ.  Bên  ngoài  có  thể  không  bình  đẳng,  bên 

trong tuyệt đối phải bình đẳng. Bên ngoài bình đẳng, trật tự xã hội này 

sẽ bị phá hoại. Bên ngoài nhất định phải có tôn ti, có cha con, có anh em, 

có lớn nhỏ, nó có trật tự, không được phá hoại trật tự này. Bên ngoài hai 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



116 

tầng  tượng  trưng  trật  tự  xã  hội,  tuyệt  đối  phải  tuân  thủ,  bên  trong  phải 

bình đẳng, ý nghĩa quá hay! 

Những dụng cụ cúng đều là biểu pháp, chúng ta thắp một cây hương 

cúng Phật, hương tượng trưng điều gì? Trong bài Tán Hương nói: “giới 

định chân hương”, chân hương không phải hương quý vị thắp, thấy cây 

hương đó phải biết tôi phải tu giới, phải tu định, phải tu tuệ. Giới định 

tuệ  là  hương  trong  tự  tánh  chân  tâm  của  mình,  dạy  ta  ngửi  thấy  mùi 

hương này, nhìn thấy hương này, nghĩ đến tôi phải tu giới định tuệ, tôi 

phải đoạn tham sân si, không có điều gì không phải nhắc nhở. 

Những  dụng  cụ  cúng  Phật,  quan  trọng  nhất,  đơn  giản  nhất  là  phải 

cúng  một  ly  nước,  các  dụng  cụ  khác  như  hương  hoa  đều  không  có, 

không  thắp  hương  không  sao,  nước  nhất  định  phải  cúng  một  ly.  Nước 

tượng trưng điều gì? Nước trượng trưng tâm, thấy ly nước này, tâm tôi 

có trong sạch như nước chăng, không nhiễm chút bụi nào. Phải chăng là 

bình đẳng như nước vậy, nước bình lặng. Nước tượng trưng thanh tịnh 

bình  đẳng,  lấy  ý  nghĩa  này.  Nước  không  phải  để  Phật  uống,  là  để  tôi 

thấy, để mọi người thấy. Nhìn thấy ly nước này nghĩ rằng tâm tôi phải 

thanh tịnh, phải bình đẳng. Dùng những phương pháp này để nhắc nhở 

chúng ta, không có điều gì không phải tận tâm nghĩ ra một số phương 

pháp để dạy chúng ta. Sau đó chúng ta mới lãnh hội được, ân đức lớn lao 

của  Phật  đối  với  chúng  ta,  thiết  tưởng  rất  chu  đáo,  không  thể  không 

khâm  phục  ngài  sát  đất,  làm  gì  có  mê  tín!  Chư  vị  phải  nhớ  rằng,  dùng 

nước cúng Phật, không được cúng trà. Trà có màu, như vậy không sạch, 

nó  trượng  trưng  trong  tâm  có  ô  nhiễm,  vì  vậy  phải  cúng  nước  trong. 

Nước trong là dùng nước  máy hay là dùng nước lọc, đều được cả, chỉ 

cần nước sạch, trong nước không có dơ bẩn, như vậy là được. Phải hiểu 

ý  nghĩa  của  nó  là  tượng  trưng.  Cũng  chính  là  cần  người  bạn  tốt  nhắc 

nhở, luôn nhắc nhở chúng ta. Một khắc không nhắc chúng ta sẽ mê, sẽ 

làm sai việc, sẽ bị hồ đồ. Cho nên thiết bị dạy học trong Phật giáo thật 

tuyệt. 

Chúng  ta  đến  sau  nửa  thế  kỷ  20,  sau  thế  chiến  thứ  hai,  chúng  ta 

thường nghe đến nghệ thuật, ngay đánh trận cũng chú ý nghệ thuật, có 

khẩu  hiệu  nghệ  thuật  hóa.  Chúng  ta  nghĩ  đến  Phật  dạy  học  trong  mấy 

ngàn năm trước đã đi vào nghệ thuật, dùng phương pháp nghệ thuật để 

dạy. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



117 

“U  tu  quỷ  thần  chứng  minh”.  Quỷ  thần  chứng  minh  chính  là  cảm 

ứng, chuyện về cảm ứng rất nhiều. Trong đời này tôi tự thân thể nghiệm, 

chư vị đồng học kể cho tôi nghe về chuyện cảm ứng của họ, điều này rất 

phong phú. Tu học Phật pháp là học làm người tốt, học làm người hiểu 

biết, vẫn là cần có thiện căn, phước đức, nhân duyên. Nếu không đầy đủ 

ba điều kiện này, đời này không có duyên gặp được, gọi là không có cơ 

hội để gặp. Có cơ hội gặp được, chứng minh trong đời quá khứ quý vị có 

thiện căn, phước đức, nhân duyên. 

Trước  đây  khi  tôi  ở  Mỹ,  hội  Phật  giáo  của  chúng  tôi  ở  Dallas,  có 

một vị hội trưởng là cư sĩ Thái Văn Hùng, ông nói với tôi về nhân duyên 

học Phật. Ông thường trú ở nước ngoài, là Hoa kiều, không tin điều này. 

Năm đó ba ông qua đời, ông đến Đài Loan để tang đưa tiễn ba mình. Khi 

ba  ông  lâm  chung,  ông  đứng  bên  giường,  ông  nhìn  thấy  có  một  tượng 

Phật, tượng Phật này dặt ở cửa sổ. Cửa sổ giống như bàn thờ Phật vậy, 

tượng Phật đặt trong đó. Ông nói ít nhất ông nhìn 15 phút, thời gian dài 

như vậy tuyệt đối không nhìn sai, đem đến cho ông ấn tượng rất sâu sắc, 

ông cảm thấy rất kinh ngạc! Ông hỏi người mọi người, mọi người không 

nhìn thấy, ông tín tâm học Phật bắt đầu từ đây, đây là Phật đến độ ông. 

Về  sau  ông  làm  kinh  doanh,  tiền  kiếm  được  có  lúc  đi  vào  tiệm  đồ  cổ, 

ông thích mua đồ cổ. Trong tiệm đồ cổ ông nhìn thấy một tượng Phật, 

điêu khách bằng đá. Ông vừa thấy tượng Phật này, chính là tượng Phật 

ngày ba ông chết đặt ở cửa sổ, ông lập tức mua về. Đó là mua ở Trung 

quốc, sau khi mua xong, đem đến Mỹ. Đầu tiên thờ ở nhà, sau đó đem 

chuyện  này  kể  với  tôi,  tôi  đến  xem,  xem  xong  cũng  rất  hoan  hỷ.  Tôi 

khuyên  ông  ta  đem  tượng  Phật  này  thờ  trong  đạo  tràng,  vì  ông  là  hội 

trưởng của đạo tràng này, hội Phật giáo Dallas, hiện nay tượng Phật này 

vẫn thờ trong đạo tràng đó. Đây là ông kể lại nhân duyên học Phật của 

mình, “u tu quỷ thần chứng minh”. 

Ông  lại  nói  với  tôi  một  chuyện  nữa  thật  không  thể  nghĩ  bàn.  Ông 

nói có một lần, ông và mấy người bạn ở San Francisco. Họ ở một thành 

phố nhỏ ngoài San  Francisco, khi trên đường trở về San Francisco. Họ 

lái xe, đi lạc đường, đến một trấn nhỏ. Đích thực trấn này ông chưa từng 

đến đó lần nào, nhưng khi xe đến gần trấn này, đột nhiên ông cảm thấy 

trấn này rất quen thuộc, như ông từng ở đây. Ông lập tức nhớ lại, đem 

tình hình đường sá và kiến trúc ở trong này nói với người ngồi trong xe. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



118 

Sau đó họ chạy xe vào trấn, hoàn toàn giống với những gì ông nói, ông 

kinh ngạc vô cùng. Vấn đề này bao nhiêu năm nay, ông không có câu trả 

lời. Khi gặp tôi ông hỏi, thầy ơi rốt cuộc như vậy là vì sao? Tôi nói, từ 

đây để thấy chắc đời trước ông từng ở trong thành phố này. Đời trước 

ông  từng  ở  trong  thành  này,  mà  còn  ở  thời  gian  khá  dài,  nếu  không 

không thể biết được tình trạng trong thành này. Ông nghĩ cũng rất có lý, 

rất  có  thể  đời  trước  ông  làm  thợ  mỏ  ở  San  Francisco,  là  người  Trung 

quốc làm thợ mỏ. Sống ở đó, chết ở đó, coi như là không tệ, không làm 

việc gì xấu, đời này lại được thân người. Kinh doanh không tệ, lại được 

học Phật, đây là chứng minh nghiệp nhân của đời trước. 

Những  chuyện  giống  như  vậy,  tôi  từng  gặp  rất  nhiều,  bản  thân  tôi 

cũng có rất nhiều lần, đến một nơi ở nước ngoài mà xưa nay chưa từng 

đến, vừa đến đột nhiên cảm thấy ở đây rất quen, hoàn cảnh ở đây không 

xa lạ gì. Nếu không có đời trước thì làm sao lý giải được điều này. Quý 

vị nói đột nhiên có linh cảm, vậy tại sao không có linh cảm với những 

nơi khác mà nhất định là ở đây? Do đây có thể biết, con người chắc chắn 

có  đời  quá  khứ,  đã  có  đời  quá  khứ  chắc  chắn  có  đời  vị  lai,  nhân  quả 

thông ba đời. Cho nên điều này cần quỷ thần giúp chúng ta. 

“Nhất tâm sám hối, trú dạ bất đãi”, đây là công phu tu tập. Sám hối 

chính là sửa lỗi, mỗi niệm của chúng ta đều có sai lầm, không giác tức là 

mê,  mê  liền  gây  ra  sái  trái.  Vì  vậy  nhất  định  phải  luôn  nhắc  nhở,  suốt 

ngày đêm đều không thể gián đoạn. Có người hỏi tôi, chúng tôi có thể 

thờ  tượng  Phật  trong  phòng  ngủ  ở  nhà  chăng?  Có  một  số  pháp  sư  nói, 

thờ  tượng  Phật  trong  phòng  ngủ,  đó  là  đại  bất  kính!  Nói  như  vậy  chỉ 

đúng  một  nửa,  không  thể  đúng  hoàn  toàn.  Sao  lại  nói  đúng  một  nửa? 

Quý  vị  không  phải  là  người  tu  hành,  không  chịu  nỗ  lực  sửa  đổi  chính 

mình, như vậy thờ tượng Phật trong phòng là bất kính, là sai. Còn nếu 

quý vị là người tu hành chơn chánh, ngày đêm không gián đoạn, muốn 

người khác nhắc nhở mình. Như vậy trong phòng ngủ không có tượng 

Phật, sẽ dễ quên, mê thất. Vậy tôi có thể thờ chăng? Có thể thờ. Đối với 

người tu hành chơn chánh mà nói, kính hay bất kính là chuyện nhỏ, nhắc 

nhở tôi giác ngộ mới là chuyện lớn. Nếu thật sự giác ngộ chính là cung 

kính,  còn như  mê  hoặc  đó  là đại  bất  kính.  Vấn  đề  này  cần  phải  thông 

tình đạt lý, nếu chấp trước vào giáo điều thì không thông suốt được. Quý 

vị chỉ đúng được một nữa, không thể đúng hoàn toàn. Đối với một người 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



119 

thật sự hạ quyết tâm thay đổi chính mình, phải noi theo Phật Bồ Tát, học 

tập Phật Bồ Tát, bất kỳ ở đâu đều có thể thờ Phật. Người đồng với tâm 

này, tâm đồng với lý này, cần phải biết vấn đề là chúng ta có thực hành 

hay không? Có thực học hay không? 

Bên dưới là nói đợi ngày để chứng. “Kinh nhất thất nhị thập”, bảy 

ngày, trải qua bảy ngày, hoặc là nhị thất, 14 ngày. “Dĩ chí nhất nguyệt 

nhị nguyệt tam nguyệt, tất hữu hiệu nghiệm”. Nếu thật sự kiên nhẫn sẽ 

có cảm ứng, những cảm ứng nào? Bên dưới ông đưa ra mấy ví dụ để nói 

với chúng ta, nghiệp chướng chúng ta đã tiêu, tội lỗi không còn. Nó có 

dự báo, có điềm lành. 

Tiếp  theo  là  đưa  ra  mấy  trường  hợp:  “Hoặc  giác  tâm  thần  điềm 

khoáng”. Trước đây trong lòng luôn không vui, luôn cảm thấy u uất. bây 

giờ trong lòng luôn rộng mở, thường hoan hỷ, không giống nhau. Đây là 

cảm ứng, là hiệu quả. 

“Hoặc  giác  trí  tuệ  đốn  khai”.  Trước  đây  xử  sự  đối  nhân  tiếp  vật 

luôn  cảm  thấy  mình  rất  hồ  đồ,  rất  hồ  đồ  không  có  trí  tuệ.  Bây  giờ  trải 

qua  một  thời  gian  đoạn  ác  tu  thiện,  sau  giai  đoạn  tu  trì  này  cảm  thấy 

mình bây giờ có trí tuệ hơn. Sự sự đối nhân tiếp vật không còn mê hoặc, 

có trí tuệ, rất rõ ràng minh bạch, đây đều là hiệu quả. 

“Hoặc  xứ  nhũng  đạp,  nhi  xúc  niệm  giai  thông”.  “Nhũng  đạp”  là 

công việc bận rộn. Trước đây công việc bận rộn, bản thân cảm thấy rất 

mệt, rất bì quyện, không có tinh thần, mọi thứ đều có trở ngại. Bây giờ 

trải  qua  sự  tu  tập,  sau  khi  đoạn  ác  tu  thiện,  xử  lý  rất  nhiều  công  việc 

không  như  trước  đây,  cảm  thấy  mọi  việc  rất  thuận  lợi.  Dù  việc  phiền 

phức  đến  đâu,  bận  rộn  đến  đâu,  đều  cảm  thấy  có  thứ  tự,  đâu  ra  đó,  vô 

cùng nhẹ nhàng. Không cảm thấy phiền phức, cũng không thấy mệt mỏi. 

“Hoặc ngộ oán cừu, nhi hồi sân tác hỷ”. Đây là công phu không đơn 

giản, oan gia đối đầu. Ngày xưa nhìn thấy họ là cảm thấy ghét, thấy hận, 

phải  mắng  họ  vài câu.  Bây  giờ  thấy  những oan  gia  đối  đầu  này,  chẳng 

những không mắng, mà còn hoan hỷ, chào hỏi họ, dùng thiện tâm và lễ 

tiết  đối  đãi,  đây  đều  là  điềm  lành,  đây  là  nói  về  phương  diện  nhân  sự. 

Tiếp  theo  là  nói  về  cảnh  giới  trong  mộng,  không  giống  như  ngày  xưa. 

Khi chưa tu hành thường gặp ác mộng, điều này tôi có kinh nghiệm. Khi 

tôi chưa học Phật thường hay gặp ác mộng, thường sợ hãi thức tỉnh sau 

giấc  mộng.  Sau  khi  học  Phật,  mười  năm  đầu  còn  gặp  ác  mộng,  mười 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



120 

năm sau ác mộng không còn. Đây đều là điềm lành, đều là cảm ứng tốt. 

“Hoặc mộng thổ hắc vật”, trong mộng nôn ra vật màu đen, đen là vật dơ 

bẫn,  đây  là  đưa  ra  ví  dụ.  “Hoặc  mộng  vãng  thánh  tiên  hiền”,  vì  tôi 

thường xuyên giảng kinh, cho nên không ít lần mộng thấy Phật Bồ Tát 

giảng kinh, tôi tham gia vào pháp hội giảng kinh này. “Đề huề tiếp dẫn”, 

trong mộng thấy Phật Bồ Tát nói pháp cho chúng ta, giúp chúng ta, dạy 

chúng ta, đây là một loại. 

Bên dưới nói thêm một loại nữa: “Hoặc mộng phi bộ thái không”, 

mộng  này  rất  tốt,  lúc  mộng  thấy  mình  bay  lên,  bay  trong  không  trung, 

đằng vân giá vụ. “Hoặc mộng tràng phan bảo cái”. Mộng đến cung trời, 

mộng  đến  cõi  nước  Phật,  đây  đều  là  điều  rất  tốt.  “Chủng  chủng  thắng 

sự”,  việc  rất  thù  thắng.  Những  dự  báo  này  “giai  quá  tiêu  tội  diệt  chi 

tượng  dã”,  mới  có  hiện  tượng  này.  Chúng  ta  mặc  dù  chưa  tiêu  hết  tội 

nghiệp, nhưng cũng tiêu trừ một phần, nên xuất hiện những hiện tượng 

này. Xuất hiện những hiện tượng tốt này, tuyệt đối phải ghi nhớ. “Nhiên 

bất  đắc  chấp  thử  tự  cao,  họa  nhi  bất  tiến”,  sợ  nhất  là  điều  này.  Vô  số 

tướng tốt xuất hiện, đối với một người tinh tấn tu hành, thấy như không 

thấy, không cần nói với người khác, không cần khoe khoang thành tựu 

của mình, khoe khoang như vậy là hoàn toàn sai lầm. Cần nhớ lời trong 

kinh  Phật  dạy:  “phàm  sở  hữu  tướng  giai  thị  hư  vọng”,  không  để  trong 

lòng. Bản thân vẫn thường nhất tâm sám hối, vẫn ngày đêm không gián 

đoạn, như vậy công phu mới tiến bộ. Nếu có những cảnh giới này hiện 

tiền,  bản  thân  cảm  thấy  mình  rất  giỏi,  cảm  thấy  mình  cao  hơn  người, 

sanh khởi tâm cống cao ngã mạn. Chẳng những không thể nâng cao, mà 

còn lập tức bị đọa lạc. Đây là sai lầm, là sai lầm nghiêm trọng. “Họa nhi 

bất  tiến”,  họa  là  dừng  lại,  ngay  tại  đây,  họa  là  không  thể  tiến  về  phía 

trước,  quả  là  đáng  tiếc.  Khi  những  cảnh  giới  thù  thắng  hiện  tiền,  như 

không có chuyện gì xảy ra. Mặc dù cảm thấy trí tuệ mình khai phát, vẫn 

coi  như  chưa khai,  như  vậy  mới  tốt,  chúng  ta  mới  tiến  bộ.  Liễu  Phàm 

tiên  sinh  nói  nhiều  điều  như  thế,  tiếp  theo  mới  đưa  ra  trường  hợp  cổ 

nhân sửa đổi lỗi lầm, khuyên dạy con trai mình. 

“Tích Cự Bá Ngọc, đương nhị thập tuế thời, dĩ giác tiền nhật chi tội, 

nhi tận cải chi hỉ”. Cự Bá Ngọc là đại phu nước Vệ thời Xuân Thu, ông 

sửa lỗi lầm rất có hiệu quả, trong lịch sử lưu lại cho thế nhân làm điển 

phạm.  Người  này  cũng  thuộc  hàng  thánh  nhân,  20  tuổi,  rất  trẻ,  ông  đã 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



121 

biết sự quan trọng của sửa đổi chính mình đoạn ác tu thiện, nên rất siêng 

năng nỗ lực thực hành. “Chí nhị thập nhất tuế, nãi tri, tiền chi sở cải vị 

tận  dã”.  Tuy  ngày  ngày  đều  sửa  đổi,  rất  siêng  năng  nỗ  lực,  được  một 

năm cảm thấy suốt một năm này sửa đổi chưa triệt để, sửa đổi chưa rốt 

ráo. “Cập nhị thập nhị tuế, hồi thị nhị thập nhất tuế, do tại mộng trung”, 

như vậy thêm một năm nữa. “Tuế phục nhất tuế, đệ đệ cải chi, hành niên 

ngũ thập, nhi do tri, tứ thập cửu niên chi tội”. Đến lúc 50 tuổi hồi tưởng 

lại tường tận, những gì mình làm trong 49 năm trước vẫn là sai lầm. “ 

Phương  pháp  sửa  đổi  lỗi  lầm  của  cổ  nhân  là  như  vậy,  đáng  cho 

chúng ta noi theo. Lỗi lầm lớn nhất của một người là gì? Là không biết 

mình có lỗi, đây là tội lớn nhất. Vì không biết lỗi mình sẽ không có tâm 

sửa đổi, không có ý niệm sửa đổi. Tích lũy của lỗi lầm này, từ lỗi nhỏ 

tích lũy thành lỗi lớn, từ lỗi lớn tích lũy thành lỗi cực lớn, quả báo về sau 

không thể tưởng tượng được. Rất nhiều phàm phu, vì sao sau khi chết bị 

đọa vào ba đường ác? Nguyên do là đây, không biết lỗi mình, không biết 

sửa đổi. 

Từ  đó  cho  thấy,  Liễu  Phàm  tiên  sinh  nói  ở  trước:  “cần  có  bạn  tốt 

nhắc nhở”, điều này vô cùng quan trọng! Quý vị tìm đâu ra  một người 

bạn chịu nhắc nhở  mình? Nói thật, cha  mẹ cũng không làm  được.  Nếu 

cha mẹ nhắc nhở ta mỗi ngày, ta nhất định oán hận họ, cảm thấy ba mẹ 

quá  nhiều  chuyện,  quá  phiền  phức.  Cho  nên  Chư  Phật  Bồ  Tát  nghĩ  ra 

phương pháp hay, tuyệt diệu! Dùng vô số phương pháp biểu pháp nhắc 

nhở  chúng  ta,  mà  phải  hiểu  ý  nghĩa  biểu  pháp.  Như  ở  trước  tôi  nói  về 

cách cúng nước, cúng Phật một ly nước, vừa thấy là biết tâm mình phải 

thanh tịnh giống như nước vậy, phải bình đẳng như nước vậy, mãi mãi 

duy  trì  thanh  tịnh  bình  đẳng.  Rời  Phật  đường  là  quên  mất  rồi,  ai  nhắc 

nhở quý vị? Nên biết rằng, chỉ cần nhìn thấy nước ta liền nhớ đến. Bình 

thường  chúng  ta  uống  nước,  rót  một  ly  nước  ở  đây,  lập  tức  nhắc  nhở 

chính mình. Đi làm khách bên ngoài, người ta chiêu đãi, đơn giản nhất 

cũng là một ly nước trà. Nhìn thấy nước là phải nghĩ đến, tâm chúng ta 

phải thanh tịnh, phải bình đẳng. Nếu ta chỉ thấy biểu tượng của ly nước 

cúng Phật, ngoài ra đều không phải. Như vậy ta không học được gì, ta 

quá ngu ngốc, ta phân biệt chấp trước quá độ. 

Ví như đốt hương, quý vị phải biết hương này là tượng trưng giới 

định tuệ. Trong bất ký trường hợp nào, nghe mùi đều phải nghĩ đến giới 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



122 

định tuệ, hương là nhắc nhở tỷ căn. Bất kỳ mùi vị như thế nào, đều dùng 

chữ “hương” làm tượng trưng. Chỉ cần có mùi vị, ngửi đến mùi vị, liền 

nghĩ đến giới định tuệ. Sau đó mới hiểu khắp pháp giới hư không giới 

nơi nào không phải là Bồ Tát học xứ? Nơi nào không phải là đạo tràng 

để tu tập? Thì ra mọi lúc mọi nơi đều là đạo tràng. Đạo tràng không phải 

chỉ ở tự viện am đường, mọi nơi đều là đạo tràng! 

Chúng ta cúng Phật hoa quả, hoa trượng trưng “nhân”. Hoa nở đẹp 

là nhân tốt, nhân tốt quả nhất định tốt. Trái cây tượng trưng “quả”, hoa 

tượng trưng “nhân”. Thiện nhân được thiện quả, nhân ác kết quả ác, nó 

tượng trưng ý này. Chúng ta hiểu ý nghĩa cúng hoa quả cho Phật, bất kỳ 

lúc  nào  nhìn  thấy  hoa,  đều  phải  nghĩ  rằng  tôi  cần  tu  nhân  tốt,  bất  luận 

khi  nào.  Thậm  chí  thấy  người  ta  mang  một  chiếc  áo,  trên  áo  quần  có 

thêu hoa, nhìn thấy hoa này phải nghĩ rằng, tôi phải biết tu nhân tốt. Bất 

luận ở đâu nhìn thấy trái cây, chúng ta mong cầu được quả báo tốt, quả 

báo tốt nhất định phải tu nhân tốt. Đây không phải đều là phương pháp 

dạy học của nhà Phật ư? Không phải đều là giáo huấn của Như Lai ư? 

Cần gì phải nói lời nào! 

Tận  hư  không  biến  pháp  giới,  mắt  nhìn  thấy,  tai  nghe  được,  mũi 

ngửi được, lưỡi nếm được, thân thể tiếp xúc được, pháp nào không phải 

Phật  pháp?  Thì  ra  nơi  nơi  đều  là  Phật  pháp,  nhà  Phật thường  nói,  Phật 

pháp vô biên! Quý vị hiểu ý câu này chăng? Bởi vậy phải biết cách học! 

Nếu  biết  cách  học,  mọi  lúc  mọi  nơi  đều  không  mê,  vì  sao  vậy?  Vì  nó 

đang  biểu  pháp,  đều  đang  nhắc  nhở  chúng  ta,  như  vậy  sao  mê  được? 

Người không biết mới mê, người chấp trước mới mê. Chấp trước rằng, 

nhất  định  phải  là  thứ  cúng  trước  Phật  mới  là  biểu  pháp,  rời  khỏi  Phật 

đường thì không hiểu như thế nào là biểu pháp. Học như vậy quả thật 

quá ngu ngốc. 

Khổng  tử  nói:  “nêu  một  gốc  mà  không  biết  xét  đến  ba  gốc  kia”, 

Khổng tử sẽ không dạy, vì quá ngốc nghếch. Nói với quý vị một chuyện 

thì chỉ hiểu được chuyện đó, không biết suy luận. Phật pháp là dạy một 

thứ, khi đã hiểu thì hiểu hết tất cả, thông đạt mọi thứ, đây là Phật pháp, 

Phật pháp dạy học đạt đến cảnh giới nghệ thuật cao nhất. 

Về phương diện công phu mà nói, Cự Bá Ngọc là một điển phạm tốt 

nhất,  chúng  ta  cần  học  tập  theo.  Điều  này  tuyệt  đối  không  được  lơ  là! 

Lúc về già Liễu Phàm cũng học! Học Cự Bá Ngọc. Nền tảng công phu 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



123 

này  khá  vững  chắc,  mới  biết  tính  quan  trọng  của  dõng  mãnh  tinh  tấn. 

Phải tăng tốc độ, không ngừng nâng cao cảnh giới của mình, công hiệu 

ngày  càng  rõ  ràng,  ngày  càng  an  vui  hơn  trong  cuộc  sống,  sự  nghiệp 

ngày  càng  thuận  lợi,  đích  thực  đạt  được  tiêu  tai  phước  đến,  đây  là  sự 

thật. 

Hôm nay chúng ta tạm dừng tại đây. 



Hết tập 11 

 



Liễu Phàm Tứ Huấn 

Tập 12 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:18.04.2001 

Địa điểm: Đài Truyền Hình Phụng Hoàng 

Thâm Quyến_Trung Quốc 

 

Chư vị đồng học, xin chào mọi người! 

Mời xem đoạn văn bên dưới: “Ngô bối thân vi phàm lưu, quá ác vị 

tập, nhi hồi tư vãng sự, thường nhược bất kiến, kỳ hữu quá giả, tâm thô 

nhi nhãn ế dã”. Đến đoạn này, sau khi đưa ra ví dụ, bây giờ mới chính 

thức  nói.  Chúng  ta  thân  là  phàm  phu,  lỗi  lầm  và  ác  nghiệp  quá  nhiều. 

“Vị tập” là ví dụ, giống như kim đâm vậy, tụ tập tại một nơi. “Nhi hồi tư 

vãng  sự”,  chúng  ta  nghĩ  lại  ngày  xưa,  thường  thường  giống  như  “bất 

kiến hữu kỳ quá giả”, không cảm nhận được mình có sai lầm gì. Thông 

thường  chúng  ta  nói:  tôi  không  có  tội  gì  lớn,  tôi  không  có  lỗi  lầm  gì. 

Điều này đối với bản thân chúng ta, cũng thường có cảm nhận này, đây 

là nguyên nhân gì? Vì tâm quá thô thiển, mê muội không nhận ra lỗi lầm 

của mình. Cho nên thực tế mà nói Cự Bá Ngọc, là tấm gương rất tốt của 

chúng ta. 

Đoạn văn bên dưới nói với chúng ta, ác nghiệp cũng có điềm báo: 

“nhiên nhân chi quá ác, thâm trọng giả”, trong Phật pháp gọi là nghiệp 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



124 

chướng  sâu  nặng.  Nghiệp  chướng  quá  nặng,  nhất  định  có  điềm  báo 

không tốt. 

“Diệc  hữu  hiệu  nghiệm,  hoặc  tâm  thần  hôn  tắc,  chuyển  đầu  tức 

vọng”.  Chúng  ta  quan  sát  tường  tận  những  người  xung  quanh,  có  khi 

chúng ta phát hiện, người này rất hay quên, hồ đồ, đần độn. Nói với họ 

chuyện gì họ quên rất nhanh. 

“Hoặc vô sự nhi thường phiền não”, những vấn đề này chúng ta thử 

nghĩ xem, bản thân mình có chăng? Khi không có việc gì, khi không có 

ai gây rắc rối, cũng tự sanh phiền não, chỉ cần bình tĩnh quan sát là có 

thể phát hiện. 

“Hoặc  kiến  quân  tử,  nhi  noãn  nhiên  tiêu  tự”,  đây  là  sợ  gặp  chính 

nhân quân tử, gặp chính nhân quân tử, bản thân cảm thấy rất khó chịu. 

Hiện tượng này, nói thực thì vẫn còn cứu vãn, vì sao vậy? Vì họ còn có 

tâm hổ thẹn. 

“Hoặc văn chánh luận nhi bất lạc”, không vui khi nghe người khác 

nói lời đúng đắn, vì sao vậy? Vì bản thân tạo ác đa đoan, dưỡng thành 

tập khí ác, nghe lời đúng hoàn toàn tương phản với những gì mình làm, 

không thích nghe những lời nói đó. 

“Hoặc thí huệ nhi nhân phản oán”, chúng ta bố thí, lấy lễ vật tặng 

người, người ta còn oán. Trong tình huống họ không thể không nhận, ví 

dụ họ chịu lạnh, chịu đói, khi đói lạnh bức bách,  chúng ta tặng cho họ 

một  ít  áo  quần  hay  thức  ăn,  đương  nhiên  họ  nhận.  Sau  khi  nhận  họ 

không  cảm  kích,  trái  lại  còn  oán  hận,  có  tình  hình này.  Trong  thế  gian 

hiện nay rất thường gặp, đây đều là điềm báo ác nghiệp sâu nặng, chúng 

ta phải thường suy nghĩ. 

“Hoặc dạ mộng điên đảo”, buổi tối gặp ác mộng, gặp ác mộng chắc 

chắn không phải điềm tốt. Bản thân nhất định phải cảnh giác, do lỗi lầm 

ác nghiệp rất nặng, nên buổi tối mới gặp ác mộng. 

“Thậm  tắc  vọng  ngôn  thất  chí”,  đây  là  không  có  tinh  thần,  không 

muốn nói gì cả. 

“Giai tác nghiệt chi tướng dã”. Đây là nói sơ lược vài ví dụ, đều là 

tướng  không  tốt.  “Cẩu  nhất  loại  thử,  tức  tu  phấn  phát,  xả  cựu  đồ  tân, 

hạnh vật tự ngộ”. Nếu chúng ta tự kiểm điểm như các trường hợp ở trên 

đưa ra. Bản thân có một điều, hai điều chúng ta phải cảnh giác, lỗi lầm 

và  ác  nghiệp  nhất  định  rất  nghiêm  trọng.  Phải  cảnh  giác,  nhanh  chóng 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



125 

quay đầu, lập tức phấn chấn. “Xả cựu đồ tân”, nghĩa là phải sửa đổi lỗi 

lầm.  “Hạnh  vật  tự  ngộ”,  câu  này  là  khuyến  khích  chúng  ta,  hy  vọng  ta 

không  làm  lỡ  chính  mình.  Điều  này  nhất  định  phải  tự  mình  phấn  đấu, 

người khác không giúp được. 

Phương  pháp  sửa  đổi  chỉ  nói  đến  đây,  tiếp  theo  là  bài  thứ  ba: 

“Phương  pháp  tích  thiện”.  Mở  đầu  bài  văn,  Liễu  Phàm  tiên  sinh  trích 

dẫn hai câu trong Kinh Dịch để nói rõ với chúng ta. 

“Dịch viết: tích thiện chi gia, tất hữu dư khánh”. Hai câu này có thể 

dùng  lịch  sử  để  chứng  minh,  từ  xưa  đến  nay  phàm  là  người  trung  hậu 

thật  thà,  người  tích  thiện,  đời  sau  của  họ  luôn  phát  đạt.  Cho  dù  không 

phát đạt lớn, cũng có thể giữ bình an qua ngày, không đến nỗi gặp những 

chuyện hung hiểm. Điều này có thể thấy qua lịch sử, trước mắt chúng ta 

cũng có thể quan sát  được, chỉ  cần chúng ta lưu ý quan sát  tường tận. 

Hay nói cách khác, nếu tương phản, tổ tiên gia đình này và bản thân họ 

tích ác, ức hiếp người, làm những việc tổn người lợi mình, gia đình này 

chắc  chắn  không  hưởng  được  phú  quý  lâu  dài,  mặc  dù  hiện  tại  họ  rất 

giàu  có.  Có  một  số  người  thấy  hiện  tượng  này  nghĩ  rằng,  gia  đình  này 

không  có  việc  ác  gì  không  làm,  vì  sao  giàu  đến  thế?  Đây  là  họ  không 

hiểu đạo lý. Điều này là do gia đình đó trong đời quá khứ, hoặc là bản 

thân họ, tiền bối của họ trong đời quá khứ tu phước báo lớn. Nhà Phật 

nói: “tu phước không tu tuệ”, vì họ không có trí tuệ, đời này họ mới tạo 

ra ác nghiệp, tạo ác nghiệp nhất định giảm phước. Ví dụ trong quá khứ 

họ  tu  phước,  có  của  cải  ức  vạn.  Đời  này  tuy  phát  tài,  nhưng  tâm  bất 

thiện, luôn đàn áp người, làm những việc tổn người lợi mình. Phước báo 

của họ bị tổn giảm, của cải ngàn vạn trở thành của cải chỉ còn trăm vạn, 

tổn thất quá nhiều. Nhưng họ vẫn còn trăm vạn của cải, giàu hơn nhiều 

so với người bình thường. Nhân quả thông ba đời! Đời này họ hưởng hết 

dư phước này, tội báo của họ liền hiện tiền. Có một số người đời sau họ 

mới chịu quả báo, có một số người ngay trong đời này, đến tuổi già mất 

tất cả, phá sản. Nguyên nhân là gì? Do gia đình họ tích ác, nên họ gặp 

báo ứng như vậy. Con người phải hiểu đạo lý này, hiểu rõ chân tướng sự 

thật. Nhất định phải biết đoạn ác tu thiện, tích lũy công đức. Đối với cá 

nhân mình, đối với gia đình mình, đối với dân tộc mình, nhất định có lợi 

ích lớn. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



126 

Bên dưới Liễu Phàm tiên sinh đưa ra một ví dụ: “Tích- tích là đời 

quá  khứ-  Nhan  Thị,  tương  dĩ  nữ  thê  Thúc  Lương  Hột”,  nghĩa  là  Nhan 

Thị muốn đem con gái mình gả cho Thúc Lương Hột. “Nhi lịch tự kỳ tổ 

tông  tích  đức  chi  trường”,  “Lịch  tự”  nghĩa  là  kể  rõ  tổ  tông  của  Thúc 

Lương Hột từ đời này qua đời khác, đều là tích đức, đây là gia đình tích 

thiện. “Nghịch tri kỳ tử tôn, tất hữu hưng giả”. “Nghịch” là dự đoán, dự 

đoán con cháu gia đình này tương lai nhất định hưng thịnh. Thúc Lương 

Hột là phụ thân của Khổng tử, cho nên ông ngoại của Khổng tử, ngoại tổ 

phụ dự đoán tương lai gia đình ông nhất định hưng thịnh. Ông đem con 

gái  mình  gả  cho  Thúc  Lương  Hột,  sau  đó  sinh  ra  Khổng  tử.  Ông  xem 

như thế nào? Thấy tổ tiên của Khổng tử, đời đời tích đức, cho nên gia 

đình họ xuất hiện đại thánh nhân. Đây là thứ nhất nói về tích đức. 

Điều thứ hai, “Khổng tử xưng Thuấn chi đại hiếu”. Người xưa nói 

về hiếu đạo, trước tiên phải suy tôn Đại Thuấn, người này là mô phạm 

của hiếu đạo. Chúng ta đọc được trong truyền ký lịch sử, nhất định phải 

học theo ông ta. Phụ thân của ông, sau khi vợ chết, tức là mẹ của Thuấn 

(mẹ  đẻ),  lại  cưới  thêm  người  mẹ  kế.  Sau  đó  mẹ  kế  cũng  sinh  một  đứa 

con, bà đối đãi không tốt với Thuấn. Phụ thân ông bị ảnh hưởng từ mẹ 

kế, cho nên phụ thân, kế mẫu, em trai khác mẹ. Gia đình bốn người này, 

ba người dùng ác niệm đối đãi với Thuấn, mấy lần dồn Thuấn vào chỗ 

chết. Hoàn cảnh gia đình này quá ác liệt, nhưng Thuấn vẫn rất hiếu thảo. 

Trong mắt ông không hề thấy cha mẹ và em trai không tốt với mình, mà 

luôn cảm thấy  mình làm không tốt, khiến phụ thân không thích,  mẹ kế 

không thích, em trai không thích, ngày ngày sửa đổi chính mình. Cứ như 

vậy  suốt  mấy  năm  sau,  mới  cảm  hóa  cả  gia  đình  mình.  Đây  gọi  là  đại 

hiếu, là hiếu thảo thật sự. Thuấn thuận tùng tất cả, trong thuận tùng có trí 

tuệ  cao  độ, nhà  Phật  gọi  là: “phương  tiện  thiện  xảo”. Ông  có  thể  tránh 

thương  tổn  người  nhà  đối  với  mình,  có  thể  bảo  toàn  tánh  mạng  mình, 

nhưng vẫn dùng tâm chân thành và lòng yêu thương chăm sóc cha mẹ 

anh  em.  Đây  là  chuyện  người  bình  thường  không  làm  được,  ông  làm 

được. Cho nên Khổng tử xưng tán ông ta rằng: “Viết, tông miếu hưởng 

chi, tử tôn bảo chi, giai chí luận dã”. Ông ngoại của Khổng tử cho đến 

Khổng phu tử tán thán Đại Thuấn, đây đều là danh ngôn chí lý. “Thức dĩ 

vãng  sự  trưng  chi”,  lại  lấy  những  gia  đình  tích  thiện  ngày  xưa,  quý  vị 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



127 

xem sự phát đạt của hậu nhân họ, trên lịch sử có ghi chép. Trong xã hội 

hiện tại, chúng ta cũng có thể nhìn thấy. 

Bên dưới ông đưa ra mười trường hợp. Vị thứ nhất là: “Dương thiếu 

sư vinh, Kiến ninh nhân, thế dĩ tế độ vi sanh. Cửu vũ khê trướng, hoành 

lưu xung hủy dân cư, nịch tử giả thuận lưu nhi hạ, tha chu giai lao thủ 

hóa vật. Độc Thiếu Sư tằng tổ cập tổ duy cứu nhân, nhi hóa vật nhất vô 

sở thủ, hương nhân xuy kỳ ngu”. Chúng ta xem đoạn này trước. Dương 

Vinh làm quan đến Thiếu sư, ngày xưa Thiếu sư là thầy của Hoàng đế, 

thầy của đế vương có Thái sư, Thiếu sư. Thiếu sư đại đa số là thầy của 

thái tử, thầy của hoàng đế gọi là Thái sư, thầy của thái tử đa phần gọi là 

Thiếu sư. Cho nên xưng hô của thầy có Thái sư, Thái phó, Thái bảo. 

Dương  thiếu  sư-  Dương  Vinh,  người  Kiến  Ninh,  Kiến  Ninh  hiện 

nay  là  Kiến  Âu  Phúc  Kiến.  Tôi  từng  ở  đây  sáu  năm,  từng  đến nhà  của 

Dương  Vinh,  là  một  tứ  hợp  viện  ba lớp  rất  lớn.  Bây  giờ  hình  như  đổi 

thành thành phố Kiến Âu. Tổ tiên  của họ, đời này qua đời khác đều là 

“dĩ tế độ vi sanh”, nghĩa là làm nghề đưa đò, theo nghề này. Do đây có 

thể biết, cuộc sống cũng rất gian khổ. Có một lần gặp mưa lớn, mưa lâu 

ngày, nước sông dâng cao. Con sông này hình như là thượng nguồn của 

Mân giang, nó chảy đến Phúc Châu ra biển. Nước dâng cao nhấn chìm 

xóm  làng,  cũng  ngập  nhấn  chìm  rất  nhiều  người.  Người  chết  trôi  theo 

dòng  sông,  đương  nhiên  có  rất  nhiều  người  chèo  thuyền.  Đa  phần  họ 

chèo  thuyền  đi  vớt  những  vật  dụng  giữa  sông,  không  quan  tâm  người 

chìm trong nước, đều đi vớt tài vật. Chỉ có tiên nhân của Dương Vinh, 

chính là ông nội, ông cố của ông, là đi cứu người. Đối với những tài vật 

trôi nỗi theo dòng nước, họ không hề lấy một thứ gì, chỉ có cứu người! 

Người trong thôn thấy họ làm như thế đều nói họ ngu si, cứu người có 

lợi ích gì đâu? Rất nhiều của cải của người khác trôi trên sông, nếu vớt 

được là của quý vị. Họ không cần tài vật, chỉ chuyên tâm cứu người, đây 

là tích đức. 

“Đãi Thiếu sư phụ sanh, gia tiệm dụ”. Khi phụ thân Dương Vinh ra 

đời, gia đình họ ngày càng giàu có. “Hữu thần minh hóa vi đạo giả, ngữ 

chi viết: Nhữ tổ phụ hữu âm công, tử tôn đương quý hiển, nghi táng mổ 

địa. Toại y kỳ sở chỉ, nhi biếm chi, tức kim chi viết bạch thố phẫn dã. 

Hậu sanh Thiếu sư, nhược quan đăng đệ, ví chí tam công, gia tằng tổ- tổ 

phụ- phụ, như kỳ quan, tử tôn quý thạnh, chí kim thượng đa hiền giả”. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



128 

Đây  là  lấy  câu  chuyện  của  Dương  Vinh  để  chứng  minh,  gia  đình  tích 

thiện, nhất định có niềm vui về sau. Ông nội, ông cố của ông tuy nghèo 

khó, nhưng đến đời phụ thân ông hoàn cảnh gia đình dần dần giàu có. 

Lúc này có một vị đạo trưởng, ở đây ghi chép rằng thần nhân hóa thành 

đạo  trưởng,  chúng  ta  nói  có  một  vị  đạo  trưởng.  Nói  với  phụ  thân  ông 

rằng, ông nội ngươi có âm đức_ông nội tức là ông cố của Dương Vinh, 

từng cứu rất nhiều nhân mạng, có âm đức, con cháu nhất định quý hiển. 

“Nghi táng mỗ địa”, chỉ ông ta_chúng ta gọi đây là phong thủy. Có một 

mảnh đất phong thủy rất tốt, có thể mai táng ở đó. Phụ thân của Dương 

Vinh,  liền  đem  ông  nội  mình  mai  táng  nơi  mảnh  đất  đạo  nhân  chỉ,  tức 

bây giờ gọi là Bạch Thố Phẫn. “Hậu sanh Thiếu sư”, sau đó Dương Vinh 

ra đời. “Nhược quan đăng đệ”. Nhược quan là 20 tuổi, 20 tuổi thi đậu 

tiến sĩ. Làm quan cho đến Tam công, Thiếu sư là một trong Tam công. 

Hoàng đế rất cảm kích ông ta, truy phong ông cố, ông nội và phụ thân 

ông ta như kỳ quan. Quan vị của ông là Thiếu sư, ông cố, ông nội và phụ 

thân  của  ông  đều  được  truy  phong  làm  Thiếu  sư.  “Tử  tôn  quý  thịnh”, 

mãi đến nay, đến nay tức là lúc Liễu Phàm tiên sinh còn tại thế. Thời đại 

đó là thời nhà Minh, gia đình họ vẫn còn rất nhiều hiền nhân, đời đời 

đều có hiền nhân, đây là tổ tông tích đức. 

Vị  thứ  hai:  là  “Ngân  nhân  Dương  Tự  Trừng”,  “Ngân”  là  Ninh  Ba 

Triết Giang hiện nay, ngày xưa gọi là Ngân huyện. Có một người tên là 

Dương  Tự  Trừng:  “Sơ  vi  huyện  sử”,  làm  một  thư  biện  ở  huyện  nha, 

giống như quan thư ký, quan văn thư hiện nay. Người này “tồn tâm nhân 

hậu,  thủ  pháp  công  bình”,  đây  là  đức  hạnh  của  ông,  tâm  địa  nhân  hậu, 

biết  ta  biết  người.  “Thủ  pháp  công  bình”,  tuyệt  đối  không  nhận  hối  lộ 

của người khác. “Thời huyện tể nghiêm túc”. Thời là đương thời, huyện 

quan  này  rất  nghiêm  túc.  “Ngẫu  thát  nhất  tù”,  ngẫu  nhiên  đánh  một 

phạm nhân. “Huyết lưu mãn tiền, nhi nộ do vị tức”, phạm nhân này làm 

huyện quan nổi giận, huyện quan đánh họ một trận, máu chảy toàn thân, 

vẫn  chưa  hết  giận.  “Dương  quỵ  nhi  khoan  giải  chi”,  Dương  Tự  Trừng 

quỳ xuống đất cầu xin cho phạm nhân. Vị huyện quan này nói: “Tể viết: 

Chẩm nại thử nhân, việt pháp bội lý, bất do nhân bất nộ”. Ông cầu xin 

giúp  phạm  nhân,  quan  huyện  nói,  tù  nhân  này  làm  quá  nhiều  chuyện 

xấu.  “Bất  do  nhân  bất  nộ”,  huyện  quan  nói  ra  lý  do  ông  nổi  giận.  “Tự 

Trừng  khấu  đầu  viết”,  Dương  Tự  Trừng  cúi  đầu  nói  với  quan  huyện. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



129 

“Thượng thất kỳ đạo, dân tán cửu hỉ, như đắc kỳ tình, ai căng vật hỷ, hỷ 

thả bất khả, nhi huông nộ hồ, tể vi chi tế nhan”. Dương Tự Trừng nói rất 

hay! “Thượng thất kỳ đạo”, câu này không dễ nói ra. Nhìn từ đây, tâm 

ông quả thật rất nhân hậu, không sợ mình bị mất công việc, ông nói lời 

thật.  “Thượng”  là  chỉ  triều  đình,  hiện  nay  bản  thân  triều  đình  sai  trái, 

nhân  dân  mất  niềm  tin  đối  với  triều  đình.  Do  đây  có  thể  biết,  bá  tánh 

phạm pháp, lỗi do đâu? Lỗi do không có ai dạy họ, ai chịu trách nhiệm 

dạy? Nho giáo dạy học, quan viên địa phương, huyện thị trưởng. Ngày 

xưa gọi tri huyện là “quan phụ mẫu”, quý vị là cha mẹ của dân ở đây, 

quý  vị  là  thầy  của  nhân  dân,  là  lãnh  đạo  của  nhân  dân.  Nho  giáo  nói: 

“tác chi quân, tác chi thân, tác chi sư”. “Chi” là nhân dân. Thủ trưởng 

trên địa phương là lãnh đạo của nhân dân, là cha mẹ của dân, là thầy của 

dân. Con cháu của quý vị làm điều sai trái, do quý vị không dạy tốt họ. 

Trong “thượng thất kỳ đạo” hàm nghĩa rất rộng. Dương Tự Trừng thật 

sự rất gan dạ, người này bình thường có đức hạnh, có gan dạ, dám nói 

lời chân thật. Khi ông thẩm vấn, hỏi ra được sự tình, thật sự họ làm rất 

nhiều  chuyện  xấu,  cần  phải  phán  trọng  hình.  Ông  phải  thương  xót  họ, 

không sanh tâm hoan hỷ thì thôi, “hỷ thả bất khả, nhi huống nộ hồ”, sao 

ông có thể nổi giận? Quan huyện cũng không tệ, nghe Dương Tự Trừng 

nói xong, tâm trạng nóng giận cũng hạ thấp, không còn giận dữ nữa. 

“Gia thậm bần”, gia đình Dương Tự Trừng rất nghèo. “Quĩ di nhất 

vô sở thủ”, đương nhiên ông có thể giúp những người khổ nạn, đặc biệt 

là  những  người  phạm  nhân  này.  Ông  có  tâm  lân  mẫn,  thường  giúp  họ, 

đương  nhiên  người  ta  có  một  số  người  đem  lễ  đến  trả  ơn,  ông  không 

nhận  một  thứ  gì.  Đại  công  vô  tư,  làm  việc  theo  lương  tâm  của  mình, 

tuyệt  đối  không  nhận  hối  lộ.  “Ngộ  tù  nhân  phạp  lương”,  có  khi  phạm 

nhân thiếu lương thực, “thường đa phương dĩ tế chi”, ông luôn nghĩ cách 

để giúp họ. Đến những nhà có thể hành thiện quyên góp, để giúp những 

phạm nhân này, khiến họ có thể ăn no. 

“Nhất nhật”, một hôm. “Hữu tân tù số nhân đãi bộ”, phạm nhân mới 

đến,  có  vài  người  không  được  ăn.  “Gia  hựu  khuyết  mễ”,  nhà  ông  gạo 

không  nhiều.  “Cấp  tù  tắc  gia  nhân  vô  thực”,  nếu  đem  gạo  cho  phạm 

nhân,  người  trong  nhà  mình  không  có  ăn.  “Tự  cố  tắc  tù  nhân  kham 

mẫn”,  nghĩ  lại  thấy  phạm  nhân  rất  đáng  thương.  “Dữ  kỳ  phụ  thương 

chi”, bèn thương lượng với vợ. “Phụ viết, tù tùng hà lai. Viết, từ Hàng 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



130 

nhi  lai,  duyên  lộ  nhẫn  chi,  thái  sắc  khả  cúc”.  Vợ  ông  hỏi:  “Phạm  nhân 

này từ đâu đến?” Từ Hàng Châu đến, trên đường đi chịu đói chịu khát, 

sắc mặt rất kém, xanh xao vàng vọt. “Nhân triệt kỷ chi mễ, chử châu dĩ 

thực tù”.  Ông đem  nửa số gạo của  mình chia cho  phạm nhân, còn gia 

đình mình nấu cháo ăn. 

“Hậu sanh nhị tử”, về sau Dương Tự Trừng sanh hai người con trai. 

“Trưởng viết thủ trần, thứ viết thủ chỉ, vi nam bắc lại bộ thị lang”. Đây 

là quả báo, bản thân tích thiện tích đức, đến con cháu được quý hiển. Hai 

người con trai làm quan đến Nam bắc lại bộ thị lang. “Thị lang”, địa vị 

này tương đương với phó bộ trưởng hiện nay. “Lại bộ”, lúc đó không gọi 

là bộ trưởng, mà gọi là thượng thư. Thượng thư là bộ trưởng, thị lang là 

phó  bộ  trưởng.  “Trưởng  tôn  viu  hình  bộ  thị  lang”.  Hình  bộ  hiện  nay 

chính là bộ pháp vụ, bộ tư pháp, cũng là làm đến thứ trưởng. “Thứ tôn vi 

Tứ Xuyên liên hiến”. Liêm hiến cũng là tên chức quan ngày xưa, về sau 

vào thời nhà Minh gọi là Án sát sử, thông thường cũng gọi là khâm sai 

đại thần. “Hựu câu vi danh thần”, đương thời đều là hiền đức đại thần 

nổi tiếng. 

“Kim Sở Đình, Đức Chính”. Lịch sử trước thuật không tường tận. 

“Kim” là cùng thời đại với Liễu Phàm tiên sinh, hai người Sở Đình và 

Đức  Chính,  “diệc  kỳ  duệ  dã”,  cũng  là  hậu  duệ  của  ông,  hậu  duệ  của 

Dương Tự Trừng, ông là người làm chức thư biện nhỏ nhoi trong huyện 

nha. Do đây có thể biết, tích lũy công đức, bất luận hiện tại cuộc sống 

của chúng ta như thế nào, có địa vị như thế nào trong xã hội, ngành nghề 

ra sao, đều có thể làm, cơ hội rất nhiều. Chỉ cần giữ tâm lợi ích xã hội, 

lợi ích nhân dân chính là tích lũy  công đức. Làm việc  thiện không cầu 

quả báo, công đức này càng lớn. Không cầu quả báo, nhất định có quả 

báo càng thù thắng hơn. Tích thiện lớn, tích thiện nhiều, bản thân mình 

cảm  nhận  được  quả  báo.  Liễu  Phàm  tiên  sinh  là  một  trường  hợp,  cùng 

thời đại với Liễu Phàm tiên sinh như ông Du Tịnh Ý cũng là một ví dụ. 

Đến lúc lớn tuổi họ hưởng thụ được quả báo, quả báo kéo dài đến thời 

con cháu họ, đời đời bất tuyệt. 

Trường hợp thứ ba: “Tích Chánh Thống gian”. Chánh Thống là niên 

hiệu  của  Anh  Tông  nhà  Minh.  “Trịnh  Mậu  Thất,  xướng  loạn  ư  Phúc 

Kiến”, Trịnh Mậu Thất là  một đạo phỉ đương thời, cường đạo, thổ phỉ, 

ông  làm  loạn  ở  khu  vực  Phúc  Kiến.  “Sĩ  dân  tùng  tặc  giả  thậm  chúng, 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



131 

triều đình khởi Ngân huyện, Trương Đô Hiến Khải nam chinh, dĩ kế cầm 

tặc”.  Hoàng  đế  Anh  Tông  sai  Trương  Khải  của  Ngân  huyện  dẫn  binh 

nam chinh, bình định loạn này, bắt Trịnh Mậu Thất, nhưng vẫn còn một 

số  dư  đảng.  “Hậu  ủy  bố  chánh  ty  tạ  đô  sự,  sưu  sát  đông  lộ  tặc  đảng”. 

Đầu đảng của thổ phị bị bắt, nhưng bên dưới vẫn còn dư đảng. Cho nên 

triều đình lại sai Bố Chánh Ty Tạ Đô Sự, Bố chánh sự tương đương với 

tỉnh trưởng hiện nay, Đô sự là một chức quan dưới Bố chánh ty. Phái Tạ 

đô sự tìm giết dư đảng của động lộ, nghĩa là bình định số đạo tặc còn lại. 

“Tạ cầu tặc trung, đảng phụ  sách tịch”. Vị  Tạ  Đô Sự  này rất hiếm có, 

trước tiên nghĩ cách lấy được danh sách của nhóm đạo tặc. “Phàm bất 

phụ tặc giả”, trong đám cướp, không có tên trong danh sách này. “Mật 

thọ dĩ bạch bố tiểu kỳ, ước binh chí nhật, sáp kỳ môn thủ, giới quân binh 

vô vọng sát, toàn hoạt vạn dân”. Đây là tướng lĩnh thống binh, ông hiểu 

cách tích đức, không hàm oan người, không lạm sát người. Cho nên ông 

dùng tâm thu thập tên của nhóm đạo tặc, không phải thực sự phụ thuộc 

vào đạo tặc, không được hàm oan người. Quan binh vào thành kiểm tra, 

ông cho những người không liên quan đến đạo tặc một lá cờ trắng nhỏ, 

để khi quan binh vào thành, thì đem lá cờ này cắm trước cửa, cấm quan 

binh phiền nhiễu. Như vậy nên sống cả vạn ngưòi, đây là công đức ông 

tích được. 

Trong  lịch  sử,  từ  xưa  đến  nay,  người  làm  tướng  quân,  đại  tướng 

quân, rất ít người bảo toàn được hậu duệ, do nguyên nhân gì? Vì sát hại 

quá  nhiều,  cho  nên  hậu  duệ  đều  không  tốt.  Trong  các  bậc  Võ  tướng, 

người có hậu duệ tốt quả thật không nhiều, trong lịch sử có thể đếm ra 

được.  Những  người  làm  tướng  quân  này  đều  thương  tiếc  nhân  mạng, 

tuyệt đối không lạm sát, kỷ luật quân đội rất nghiêm khắc, như vậy mới 

bảo toàn đến hậu duệ. 

“Hậu tạ chi tử thiên, trung trạng nguyên, vi tể phụ, phục trung thám 

hoa”. Đây là nói quả báo mà hậu duệ của Tạ Đô Sự nhận được, con trai 

ông là Tạ Thiên đậu trạng nguyên, làm quan đến tể tướng, “tể phụ” là tể 

tướng. Cháu ông là Phi cũng đậu thám hoa, thám hoa là thứ ba của tiến 

sĩ.  Đây  đều  là  lịch  sử  chứng  minh  về  những  trường  hợp  gia  đình  tích 

phước, chắc chắn về sau có hạnh phúc. 

Lại nói với chúng ta ở Bồ Điền có gia đình họ Lâm: “Bồ Điền Lâm 

thị, tiên thế hữu lão mẫu háo thiện, thường tác phấn đoàn thí nhân, cầu 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



132 

thủ  tức  hưng  chi,  vô  quyện  sắc”.  Đây  là  nói  tại  Bồ  Điền  ở  Phúc  Kiến, 

ông có “tiên thế hữu lão mẫu háo thiện”, tức là tổ tiên của ông có bà nội 

rất thích hành thiện. Bà thường làm bánh bố thí, bố thí cho những người 

nghèo khó, ngày nào cũng làm như thế, suốt đời không mệt mỏi. Ngày 

nào cũng làm bánh bố thí, có người đến xin bà đều cho hết. Hằng ngày 

bố thí, không hề mệt mỏi, làm việc tốt, lượng sức mà làm. 

Đối  đãi  tốt  với  người  khác,  bản  thân  nhất  định  có  quả  báo  thiện. 

Đừng sợ thiệt thòi, đừng sợ bị lừa gạt, ngạn ngữ thường nói: “thiệt thòi 

là phước”. Tôi thường nghĩ mình không có cơ duyên này, nếu tôi có cơ 

hội  này,  tôi  bằng  lòng  mở  một  tiệm  cơm,  mở  tiệm  cơm  miễn  phí  cúng 

dường  mọi  người.  Hiện  nay  ở  Cư  Sĩ  Lâm  tại  Singapore,  tôi  đem  suy 

nghĩ của  mình nói với cư sĩ  Lý  Mộc Nguyên, ba năm nay ông thật sự 

làm được. Hằng ngày cúng cơm, miễn phí, bình quân một ngày có hơn 

1000 người đến Cư Sĩ Lâm ăn cơm, những ngày nghĩ lễ đến ba bốn ngàn 

người, đây là việc tốt! Phải chăng Cư Sĩ Lâm bị ăn đến sập tiệm? Không 

hề, càng ăn càng hưng thịnh. Số người rất động, rất nhiều người đến ăn 

cơm!  Nói cho chư vị  biết, từ  khi mở  ra đến nay, chưa từng  mua gạo, 

chưa  từng  mua  dầu,  cũng  chưa  từng  mua  rau,  mà  còn  ăn  không  hết. 

Nguyên  nhân  là  gì?  Mọi  người  biết  Cư  Sĩ  Lâm  làm  việc  tốt  này,  ngày 

nào cũng có người đem gạo đến, đem dầu đến, đem rau đến. Đem đến 

quá nhiều, ăn không hết, ăn không hết thì sao? Chúng ta đem số rau gạo 

dư cung cấp cho viện dưỡng lão và viện cô nhi. Cho nên ở Singapore, 

viện dưỡng lão và viện cô nhi của các Tôn giáo khác đều nhận sự cung 

cấp của chúng ta. Việc tốt! Nên làm. 

Thôi, hôm nay chúng ta tạm dừng tại đây. 



Hết tập 12 

 



Liễu Phàm Tứ Huấn 

Tập 13 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:19.04.2001 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



133 

Địa điểm: Đài Truyền Hình Phụng Hoàng 

Thâm Quyến_Trung Quốc 

 

Chư vị đồng học, xin chào mọi người! 

Chúng ta tiếp tục giới thiệu về nhà họ Lâm ở Bồ Điền, đây là trường 

hợp thứ tư về quả báo hiếu thiện tích đức. 

Gia  đình  họ  Lâm  ở  Bồ  Điền,  ngày  xưa  có  một  bà  nội,  thích  hành 

thiện thích bố thí, thường làm bánh bố thí cho người nghèo. Từ năm này 

qua năm khác như thế, nhưng bà không hề cảm thấy mệt mỏi, hoan hỷ 

cứu tế người nghèo khổ. 

 Có  vị  tiên  nhân  hóa  thành  đạo  nhân,   tiên  hóa  thành  đạo  nhân. 

Chúng  ta không  cần  suy  đoán  về  ông  ta,  chúng  ta  chỉ thấy   có  một  đạo 

 nhân nghèo”, mỗi ngày ông đến đây lấy sáu bảy cái bánh,  ngày nào ông 

cũng đến.  Bà lão ngày nào cũng cho ông,  ông cần rất nhiều, người khác 

lấy  một hai cái, nhưng ông mỗi ngày lấy sáu bảy cái.  Ba năm như một 

 ngày,  ông ngày nào cũng lấy như vậy suốt ba năm, bà cụ này đều hoan 

hỷ cho ông. Biết rằng bà cụ bố thí cứu người với lòng chân thành. 

 “Nhân vị chi viết”,  hôm nay đạo trưởng nói với bà cụ.  “Ngô thực 

 nhữ  tam  niên  phấn  đoàn,  hà  dĩ  báo  nhữ”,   tôi  ăn  bánh  của  bà  suốt  ba 

năm, một ngày ăn sáu bảy cái, ăn suốt ba năm, tôi lấy gì để báo đáp bà 

đây?  “Phủ  hậu  hữu  nhất  địa  táng  chi”,   nhà  bà  có  một  mảnh  đất  quý, 

ông nói   tương lai sau khi chết đem mai táng  ở đó. “Tử tôn quan tước, 

 hữu  nhất  thăng  ma  tử  chi  số” ,  tương  lai  nhân  số  con  cháu  của  bà  làm 

quan nhiều giống như hạt mè vậy. Nhờ thành tâm cứu người! 

 “Kỳ tử y sở điểm táng chi, sơ thế tức hữu, cửu nhân đăng đệ, lũy đại 

 trâm  anh  thậm  thạnh,  Phúc  Kiến  hữu  vô  lâm  bất  khai  bảng  chi  dao” . 

Lời  nói  này  là  thật,  trước  đây  tôi  từng  ở  Kiến  Âu  Phúc  Kiến  sáu  năm, 

cho đến thời kỳ kháng chiến, trong gia đình họ luôn có hiền nhân. Hậu 

duệ của bà y theo chỉ điểm của đạo trưởng, đem mai táng bà ở đó. Quả 

nhiên sau khi mai táng đời thứ nhất, hậu nhân của bà có chín người đậu 

tiến sĩ, cho nên ở Phúc Kiến có câu : “Vô Lâm bất khai bảng”.  Mỗi lần 

có khoa cử, thi trúng cử nhân, trúng tiến sĩ, người nhà họ Lâm chiếm đa 

số. Đây là tổ tông của họ, bà cụ này thành tâm bố thí cứu người, quanh 

năm không thấy mệt mỏi. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



134 

 “Lũy đại”  là đời này qua đời khác , “trâm anh”  là nói cái mũ ngày 

xưa làm quan thường đội. Cái đai trên mũ gọi là anh, sợi dây để thắt mũ 

gọi là  “anh”,  râu cắm vào hai bên gọi là  “trâm”.  Điều này chứng tỏ họ 

làm quan rất lớn, gia tộc này rất hưng thịnh, tất cả đều nhờ tổ tông tích 

đức. Con cháu cũng không ngừng hành thiện tích đức, duy trì gia phong, 

đời đời không suy yếu. 

Trong  lịch  sử  có  rất  nhiều  trường  hợp  như  vậy,  nổi  tiếng  nhất  là 

Phạm Trọng Yêm. Trong văn cổ chúng ta đọc Nghĩa Điền Ký, biết Phạm 

Trọng Yêm từ nhỏ có chí lớn cứu người cứu đời, suốt đời tích lũy công 

đức  không  biết  mệt  mỏi.  Đầu  năm  dân  quốc,  đại  sư  Ấn  Quang  khen 

ngợi, đức lớn mà tổ tông tích được, con cháu đời đời sau đều nhận được 

ân đức của họ, có ba người. Thứ nhất là Khổng tử, hơn 2500 năm gia 

đạo không suy, đế vương các triều đại đều tôn kính Khổng phu tử. Hôm 

nay vào thời đại dân quốc, hậu duệ của Khổng tử ở nước ngoài đều nhận 

được sự tôn kính của người nước ngoài, đây là dư phước của Khổng tử. 

Thứ  hai  là  Phạm  Trọng  Yêm,  đến  đầu  năm  dân  quốc,  800  năm  không 

suy yếu, ông là người thời nhà Tống. Vị thứ ba là Diệp Trạng Nguyên, là 

đầu nhà Thanh cho đến cuối nhà Thanh, 300 năm không suy yếu. Đại sư 

Ấn Quang lấy trường hợp ba người này, tổ tông tích đức dày. 

Xem  tiếp  người  thứ  năm :  “Phùng  Trác  Am  thái  sử  chi  phụ,  vi  ấp 

 tường  sanh”.  “Ấp”  là  huyện,  tại  nơi  trường  huyện,  “tường”   là  trường 

học, cũng coi như là công lập. Khi làm học sinh trường huyện,  “tường 

 sanh”  thông thường gọi là tú tài.  “Long đông tảo khởi phó học”,  mùa 

đông dậy sớm đến học đường.  “Lộ ngộ nhất nhân, đảo ngọa tuyết trung, 

 môn chi bán cương hỉ”.  Trên đường đi thấy có một người té nằm trong 

đống tuyết, ông đến sờ xem thấy chưa chết, nhưng cũng sắp đông cứng. 

 “Toại giải kỷ miên cừu y chi”,  trên thân ông quàng tơ tằm hoặc là 

mang  áo  quần,  áo  khoác  ngoài,  ông  lập  tức  cởi  ra  đắp  cho  người  này. 

 “Thả phù quy cứu tô”,  dìu người này về nhà cứu sống, đây là cứu một 

mạng người. Nhà Phật thường nói: “Cứu một mạng người hơn xây tháp 

bảy tầng”. Ý câu này rất thâm sâu. Thông thường người ta chỉ biết xây 

chùa, “phù đồ” là bảo tháp, “thất cấp” là bảo tháp bảy tầng, xây tháp bảy 

tầng  công  đức  rất  lớn.  Hiện  nay  lại  tạo  tượng  Phật  lớn,  đại  khái  tạc 

tượng Phật lớn công đức lớn hơn xây bảo tháp. Tôi suy nghĩ mãi câu nói 

này của cổ nhân, cứu một mạng người, hơn tạo tượng Phật Bồ Tát 100 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



135 

mét, không chỉ là bảo tháp bảy tầng. Quý vị tạo tượng Phật Bồ Tát lớn 

như vậy để làm gì? Thế gian hiện nay, người khổ nạn quá nhiều, biết bao 

nhiêu  người  đang  đói  khát.  Không  có  cái  ăn,  không  có  cái  mặc,  bệnh 

không  có  thuốc  men,  đáng  thương  biết  bao!  Đắp  một  tượng  Phật  lớn, 

xây  một  bảo  tháp  mất  hết  bao  nhiêu  tiền.  Nếu  đem  số  tiền  này  cứu  tế 

nhân  dân  gặp  khó  khăn,  những  người  sống  trong  đói  khát,  tôi  tin  rằng 

công đức này vô lượng vô biên. Cứu một  mạng người, quả báo không 

thể  nghĩ  bàn,  được  phước  báo  rất  lớn.  Nếu  có  thể  cứu  ngàn  vạn  sinh 

mạng, tôi tin rằng hậu duệ của quý vị đều làm quan lớn, như ở trước vị 

đạo trưởng nói, nhân số nhiều như hạt mè vậy, vì sao không làm? 

Chúng ta phải tư duy thật nhiều, thế nào là công đức chân thật, thế 

nào là công đức giả. Trong này có một tiêu chuẩn, phàm những gì khiến 

cho tất cả chúng sanh khổ nạn có lợi, đạt được lợi ích, công đức này là 

thật. Nếu khiến tất cả chúng sanh không đạt được lợi ích bằng thực chất, 

công đức này là giả. Tôi không tán thành tạo những tượng Phật lớn, có 

người nói tượng Phật lớn này ngồi ở đó, người ở đây đều được bình an. 

Chưa chắc, đây là thuộc về  mê tín. Vừa được phước, vừa bình an dựa 

vào  điều  gì?  Dựa  vào  việc  giáo  hóa,  dựa  vào  việc  thay  đổi  nhân  tâm. 

Nhân  tâm  trong  thế  gian  hiện  nay,  toàn  thế  giới  hầu  như  đều  không 

ngoại lệ, tự tư tự lợi ngày càng tăng trưởng, tham sân si mạn ngày càng 

tăng trưởng, đây là căn nguyên của thiên tai. Tạc một tượng Phật lớn có 

thể  trấn  áp  được  thiên  tai,  làm  gì  có  chuyện  này!  Có  thể  hóa  giải  kiếp 

nạn, phải đề xướng giáo dục, giáo dục Phật giáo. Giáo dục Phật giáo là 

giáo dục của trí tuệ, là giáo dục của từ bi, là giáo dục của yêu thương. 

Dạy  mọi  người  buông  bỏ  tự  tư  tự  lợi,  buông  bỏ  danh  văn  lợi  dưỡng, 

tham sân si mạn, hy sinh phụng hiến vô điều kiện, giúp xã hội này, giúp 

tất cả nhân dân khổ nạn, Đức Phật dạy chúng ta như vậy. Chúng ta hiểu, 

thật sự y giáo phụng hành, bản thân được độ, cũng có thể tạo phước cho 

xã hội, tạo phước cho nhân quần, đây là giáo huấn của Phật. 

Giả như nói tạo bảo tháp, tạo tượng Phật công đức lớn như vậy. Lúc 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, vì sao không tạo tượng Phật lớn? 

Vì sao không xây đại bảo tháp? Chúng ta xem truyện ký của Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni, lúc ngài tại thế, giảng kinh thuyết pháp suốt 49 năm. 

Ngoài giảng kinh thuyết pháp dạy học ra, ngài không làm việc gì khác. 

Ngài cũng chưa từng tổ chức những hoạt động pháp hội, cũng chưa từng 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



136 

bái  sám.  Thậm  chí  bây  giờ  nói  đả  Phật  thất,  đả  Thiền  thất,  trong  kinh 

điển hoàn toàn không thấy. Toàn là do người đời sau bày ra, Phật Bồ Tát 

không làm những việc này. Chúng ta học Phật nhất định phải học theo 

Phật Bồ Tát, Phật Bồ Tát ở đâu? Ở trong kinh điển, chúng ta nhất định tu 

hành theo lý luận và phương pháp trong kinh điển. Học theo Chư Phật 

Bồ  Tát,  noi  theo  Chư  Phật  Bồ  Tát,  đây  mới  là  học  trò  đúng  nghĩa  của 

Đức Thế Tôn. 

Ở đây chúng ta thấy Phùng Trác Am cứu một mạng người, ông đạt 

được cảm ứng : “Mộng thần cáo chi viết”,  buổi tối nằm mộng, thấy một 

vị  thiên  thần  đến  nói  với  mình.  “Nhữ  cứu  nhân  nhất  mạng,  xuất  chí 

 thành tâm, ngô khiển Hàn Kỳ vi nhữ tử”,  đây là nói về luân hồi.  “Hàn 

 Kỳ”   là  người  thời  nhà  Tống,  thời  vua  Anh  Tông  và  Thần  Tông.  Ông 

từng làm tể tướng mười năm, cũng từng làm nguyên soái, là một vĩ nhân 

văn  võ  song  toàn.  Trong  lịch  sử  chúng  ta  đọc  về  ông,  rất  được  người 

đương thời và hậu thế tôn kính. Thời đó ông và Phạm Trọng Yêm nổi 

tiếng như nhau, cả hai chức vị văn võ đều rất cao. 

Phụ  thân  của  Phùng  Tác  Am  làm  việc  tốt  này,  thần  nhân  nói:   Ta 

 phái  Hàn  Kỳ  làm  con  trai  ngươi.  “Cập  sanh  Trác  Am  toại  danh  Kỳ”,  

Trác Am là tự của ông, tên gọi là Kỳ. Phụ thân ông lấy tự này, chính là 

do  mộng  thấy  như  thế.  Quả  nhiên  ông  làm  quan  đến  Thái  sử,  Thái  sử 

ngày xưa là Hàn lâm. 

Xem tiếp ví dụ thứ sáu: “Thái Châu Ứng thượng thư”, ở Thái Châu 

tỉnh  Triết  Giang  có  một  người  tên  là  Ứng  Đại  Do  làm  thượng  thư . 

 “Thượng  thư”   chính  là  bộ  trưởng  hiện  nay,  làm  quan  đến  chức  bộ 

trưởng.  “Tráng niên tập nghiệp ư Sơn Trung”, “tập nghiệp”  là đi học, 

đi học ở Sơn Trung. Ngày xưa người đọc sách đa phần đều gởi ở trong 

chùa, tự viện quả thật là môi trường học tập tốt nhất cho người đọc sách. 

Ngày xưa không có nhiều trường học, thông thường một huyện chỉ có 

một trường, học huyện, cho nên môi trường đọc sách rất khó tìm. Ngoài 

chùa ra là các nhà giàu có, trong các gia đình giàu có cất giữ rất nhiều 

sách, mời thầy giáo đến nhà dạy cho con cháu mình, đây gọi là tư thục. 

Số lượng trong Tàng thư này không nhiều lắm, tàng thư có quy mô lớn 

đều  ở  Tàng  Kinh  Các  của  tự  viện,  Tàng  Kinh  Các  này  giống  như  thư 

viện ngày nay vậy. Tàng kinh của tự viện không chỉ cất giữ kinh Phật, 

mà của Nho giáo, Đạo giáo, Bách Gia Chư Tử hầu như đều được cất giữ 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



137 

ở đây. Người xuất gia có học vấn thật sự, thật sự tu dưỡng thân tâm và 

đức hạnh của mình, cho nên họ đều là những người thầy rất tuyệt vời. 

Ngày xưa người đọc sách, tú tài thông thường đều thích đến chùa thân 

cận  người  xuất  gia.  Tự  viện  có  kinh  sách  phong  phú,  nếu  có  điều  gì 

không  hiểu,  đều  có  thể  thỉnh  giáo  người  xuất  gia,  mà  người  xuất  gia 

hướng dẫn họ là trách nhiệm. Đây là công đức mà nhà Phật tu tập tích 

lũy, và thiện hành tích lũy được. Nhưng tự viện Phật giáo hiện nay đã 

biến  chất,  hoàn  toàn  khác  với  ngày  xưa.  Ngày  xưa  tự  viện  là  nơi  dạy 

học, hiện nay biến thành nơi tổ chức kinh sám Phật sự, nơi giao tiếp với 

ma, chúng ta cần phải phân biệt rõ ràng. 

Ông học tập tại Sơn Trung, Sơn Trung nhất định là ở trong tự viện. 

 “Dạ quỷ khiếu tập”,  những nơi này buổi tối rất nhiều ma.  “Vãng vãng 

 kinh  nhân,  công  bất  cụ  dã”.  Nơi  hoang  dã  đúng  là  có  yêu  ma,  người 

nhát gan đều không dám ở. Ứng tiên sinh rất gan dạ, tâm địa chánh trực, 

không  sợ  tà  ma  quỷ  quái.  Ông  không  sợ,  vẫn  đọc  sách  ở  Sơn  Trung. 

 “Nhất tịch văn quỷ vân”,  có một tối nghe quỷ nói chuyện. Nói nhà nào 

đó,  “mỗ phụ, dĩ phu cửu khách bất quy, ông cô bức kỳ giá nhân, minh 

 dạ  đương  ải  tử  ư  thử,  ngô  đắc  đại  hỉ”.   Đây  là  nghe  quỷ  đang  nói 

chuyện, họ nói có một nhà đó, người phụ nữ này vì người chồng rời quê 

hương  đi  lâu  ngày  chưa  về.  Cha  mẹ  chồng  bà  tưởng  con  trai  mình  đã 

chết, liền ép người con dâu này cải giá. Con dâu không bằng lòng khởi 

lên ý niệm, ngày mai đến đây thắt cổ tự tự. 

Chúng  ta  biết,  quỷ  này  là  thắt  cổ  chết,  quỷ  thắt  cổ  muốn  tìm  thế 

thân, nếu không tìm được thế thân thì không thể đầu thai. Điều này trong 

Phật pháp nói không nhiều, nhưng trong Đạo giáo nói đến rất nhiều, nói 

rất nhiều về vấn đề này. Phàm những người chết bất đắc kỳ tử, tự sát đều 

phải tìm thế thân. Bởi vậy tự sát rất thống khổ, tuyệt đối không được làm 

điều ngu ngốc này! 

Đạo giáo nói với chúng ta,  người tự  sát  cứ  bảy ngày họ  phải biểu 

diễn  lại  một  lần,  cho  nên  khổ  vô  cùng.  Thắt  cổ  tự  tử,  cứ  bảy  ngày  họ 

phải thắt một lần như vậy, khi nào tìm được thế thân khi đó họ mới được 

thoát thân. Nhảy lầu chết, bảy ngày họ phải nhảy một lần, quý vị nói như 

vậy  có  đáng  thương  chăng? Cho nên  con  người  dù  bất  đắc  dĩ  đến đâu, 

cũng không được có ý niệm tự sát, đây là hành vi sai lầm triệt để, tuyệt 

đối không được! Đến khi tìm được thế thân, đi đầu thai vẫn là tùy nghiệp 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



138 

lưu  chuyển,  khổ  không  thể  tả!  Con  quỷ  thắt  cổ  chết  này  cũng  rất  khó 

được, ngày mai có người đến thắt cổ họ tìm được thế thân, có thể đi đầu 

thai.  “Ngô đắc đại hỉ”,  họ có người thay thế.  “Công tiềm mại điền, đắc 

 ngân  tứ  lưỡng,  tức  ngụy  tác  kỳ  phu  chi  thư,  ký  ngân  hoàn  gia”.   Ưng 

thượng thư nghe được những lời quỷ nói chuyện, trong lòng ông liền có 

chủ ý. Sáng sớm ngày mai lập tức về nhà bán ruộng, bán mấy mẫu ruộng 

được bốn lạc bạc. Viết thêm một lá thư, ngụy tạo con trai họ viết thư gởi 

về nhà, cùng với bốn lạc bạc này lập tức gởi về nhà. Ba mẹ ông ta vừa 

nhìn thấy, con trai gởi thư về, chưa chết.  “Kỳ phụ mẫu kiến thư, dĩ thủ 

 tích bất loại, nghi chi”,  thấy nét bút không đúng nên hoài nghi.  “Kế nhi 

 viết, thư khả giả, ngân bất khả giả, tưởng nhi vô dạng, phụ toại bất giá, 

 kỳ tử hậu quy, phu phụ tương bảo như sơ” . Ứng thượng thư đã cứu được 

một mạng người, ba mẹ chồng thấy có người gởi thư về nhà, lại gởi tiền 

về. Tuy nét bút này không giống, nhưng nghĩ lại tiền là thật, không thể 

vô duyên vô cớ có người gởi tiền về cho mình. Nghĩ lại nhất định là con 

trai bình an vô sự, nên không còn ép con dâu cải giá, cứu được mạng cô 

con dâu, Ứng thượng thư cứu được một mạng người. Chẳng những cứu 

một mạng, mà còn thành tựu cho hai vợ chồng này, bảo toàn không đến 

nỗi phân ly. Sau đó con trai họ quả nhiên quay về. Ứng tiên sinh đã tích 

được một chuyện âm đức, ông làm việc này không hề có người biết. 

Sau khi làm việc này,  “công hựu văn quỷ ngữ viết, ngã đương đắc 

 đại, nại thử tú tài hoại ngô sự”.  Vốn đã tìm được thế thân, ai ngờ bị vị 

tú tài này phá hoại, tú tài này là chỉ Ứng Đại Do, bị ông phá hoại.  “Bàng 

 nhất  quỷ  viết,  nhĩ  hà  bất họa  chi”,   con  quỷ  bên  cạnh nói  v ì  sao  ngươi 

 không hại ông ta?. “Viết, thượng đế dĩ thử nhân tâm hảo, mệnh tác âm 

 đức thượng thư hỉ, ngô hà đắc nhi họa chi” . Con quỷ tự tử này nói: ông 

trời biết tâm người này rất tốt, đã cho ông ta làm âm đức thượng thư, tôi 

làm sao có thể hại ông ta? 

 “Ứng công nhân thử, ích tự  nỗ  lệ, thiện nhật gia tu, đức nhật gia 

 hậu” . Ứng Đại Do nghe quỷ nói chuyện, bản thân càng nỗ lực hơn, biết 

việc này mình làm đúng. Ông trời cho ông làm âm đức thượng thư, bản 

thân ông đâu biết được? Hay nói cách khác, tương lai ông có mệnh làm 

bộ trưởng. Đây là quỷ cho ông biết tin tức này, càng không ngừng nỗ lực 

đoạn ác tu thiện, cho nên thiện ngày ngày tăng trưởng, đức ngày ngày 

thêm dày. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



139 

 “Ngộ tuế kỷ, triếp quyên cốc dĩ chấn chi, ngộ thân thích hữu cấp, 

 triếp ủy khúc duy trì, ngộ hữu hoành nghịch, triếp phản cung tự trách, di 

 nhiên thuận thọ” . Đây đều là biết quay đầu hướng thiện, biết phải làm 

việc tốt như thế nào. Năm mất mùa, gặp lúc đói khát, ông quyên lương 

thực cứu tế, cứu người. Gặp thân thích có việc cấp bách, ông luôn   “ủy 

 khúc”, “ủy khúc”   là uyển chuyển mình, giúp người khác, giải quyết khó 

khăn cho người khác. Gặp phải sự ngang ngược, người ta sỉ nhục mình, 

hủy  báng  mình,  gặp  những  chuyện  như  thế  ông  đều  tự  kiểm  điểm  lại 

mình. Đây là học Đại Vũ, tuyệt đối không trách người khác. Do tôi làm 

chưa tốt, không thể khiến người khác sanh tâm hoan hỷ. Lỗi lầm không 

phải  do  người,  đều  là  tại  mình,  như  vậy  bản  thân  mới  có  thể  tu  thiện, 

mới có thể tăng trưởng đức hạnh của mình. Cho nên những việc ngang 

tàng đều có thể  “di nhiên thuận thọ”, “di nhiên”  là hoan hỷ, nhẫn nhục 

chịu  đựng.  Đây  đều  là  sự  thật  về  tu  thiện  tích  đức,  về  sau  ông  làm 

thượng thư, làm đến bộ trưởng.  “Tử tôn đăng khoa đệ giả, kim lũy lũy 

 dã” , hậu duệ của ông_  “đăng khoa đệ”  là thi đậu tiến sĩ, rất nhiều! Con 

cháu đời sau đều tốt. 

Trường  hợp  thứ  bảy  là  phụ  thân  của  Từ  Phụng  Trúc.  “Thường 

 thục”,  đây là huyện Thường Thục tỉnh Giang Tô, có một người tên là Từ 

Phụng Trúc.  “Từ Phụng Trúc thức, kỳ phụ tố phú, ngẫu ngộ niên hoang, 

 tiên  quyên  tô,  dĩ  vi  đồng  ấp  chi  xướng,  hữu  phân  cốc,  dĩ  chấn  bần 

 phạp”.  Đây là một bậc thiện nhân, gia đình ông khá giả. Ngẫu nhiên gặp 

năm mất mùa, hoặc là hạn hán, hay là lũ lụt, thu hoạch không tốt, ông 

quyên góp tất cả lợi ích ông thu được từ việc cho thuê ruộng. Ngày xưa 

gia đình giàu có thường có quan niệm trị hằng sản, tức ngày nay chúng 

ta gọi là bất động sản. Bất động sản đáng tin hơn, nhưng bây giờ người 

có quan niệm này  không nhiều. Ngày xưa có tiền là  mua đất,  mua núi, 

đây gọi là hằng sản. Bất luận gặp thiên tai như thế nào, ruộng đất của họ 

vẫn  còn,  sản  nghiệp  của  họ  không  mất.  Không  như  hiện  nay,  bây  giờ 

công thương nghiệp rất bạc nhược, vừa gặp phải chút nguy cơ kinh tế, là 

tổn  thất  vô  cùng  nghiêm  trọng.  Cho  nên  quan  điểm  ngày  xưa  của  cổ 

nhân, chúng ta nghĩ lại thấy rất chính xác. 

Năm ngoái tôi đi Malaysia, ở tại sơn trang của cư sĩ Lý Kim Hữu, 

ông còn giữ được quan niệm truyền thống xưa, mua đất khắp nơi. Ông 

nói với tôi ông không cất tiền, tuyệt đối không để tiền trong ngân hàng. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



140 

Ông nói để tiền trong ngân hàng là chuyện ngu ngốc, tiền của mình để 

trong ngân hàng để nó tự kiếm, tôi chỉ được chút lợi tức nhỏ nhoi, ông 

không làm như thế. Tôi hỏi: Vậy ông làm sao?”Ông ta nói: Tôi mua đất, 

mua đất khắp nơi. Cho nên  ở  Kuala Lumpu, ông  ở  một khách sạn sáu 

sao, diện tích mảnh đất đó là 3000 hecta. Một mẫu của phương tây bằng 

sáu  mẫu của Trung quốc. 3000  mẫu anh là 3 nhân 6 bằng 18000 ngàn, 

mẫu  Trung  quốc  là  18000  mẫu,  một  mảnh  đất  lớn  như  thế.  Ở  Cổ  Tấn 

ông mua một quả đồi, diện tích bao nhiêu? 50 ngàn hecta, 5 nhân 6 bằng 

3 vạn, là ba vạn mẫu Trung quốc, rất lớn, quản lý rất tốt. Ông ta nói với 

tôi, ở Úc châu ông cũng mua mấy mảnh đất, tôi hỏi lớn bao nhiêu? Ông 

nói lớn khoảng bằng Singapore, tôi  hỏi ông phát triển nó như thế nào? 

Ông nói, hiện nay vẫn chưa khai phát. Lần này tôi đến, ông ta nói với tôi 

mảnh  đất  này  tổng  cộng  là  8  vạn  mẫu  Anh.  8  vạn  nhân  6,  điều  này 

không tưởng tượng được! Đây là mảnh đất lớn nhất. Còn hai mảnh nhỏ 

hơn là một vạn hecta. Có một mảnh nhỏ nhất, ở đó phong cảnh rất đẹp, 

ông  chuẩn  bị  ưu  tiên  khai  phát,  có  hơn  2000  hecta.  Tôi  nghe  xong  rất 

hoan hỷ, tôi nói ông đến Úc châu khai phát, tôi đến xem thử. 

Ngày xưa cổ nhân mua đồi, mua đất làm bất động sản, đây là khái 

niệm rất đúng đắn. Quý vị có nhiều đất như thế, nhất định là cho nông 

dân thuê để trồng trọt. Nông dân không có đất đai, họ đến địa chủ thuê 

đất. Mỗi năm trồng trọt nạp thuế, sau khi thu hoạch xong, thu hoạch ngũ 

cốc phân một phần cho địa chủ, địa chủ nhận tiền thuê. Phụ thân của Từ 

Phụng Trúc là một địa chủ, gặp năm mất mùa, ông liền đem phần thuế 

đó, hoặc là giảm miễn, hoặc là quyên góp tất cả để cứu giúp thiên tai. 

 “Hựu phân cốc dĩ chấn bần phạp”,  lúa gạo trong kho của gia đình, ông 

đem  ra  tất  cả  để  cứu  tế  cho  người  bần  cùng,  thường  làm  những  việc 

thiện này.  “Dạ văn quỷ xướng ư môn viết”,  đêm về từng nghe quỷ hát ở 

trước cửa nhà, hát điều gì?  “Thiên bất cuống, vạn bất cuống, Từ gia tú 

 tài tác đáo liễu cử nhân lang, tương tục nhi hồ, liên dạ bất đoạn”.  Quỷ ở 

trước  cửa  nói:  Tú  tài  nhà  họ  Từ_lúc  đó  chính  là  Từ  Phụng  Trúc,  Từ 

Phụng  Trúc  là  tú  tài.  Nghĩa  là  nói  phụ  thân  ông  làm  những  việc  thiện, 

ông hưởng được quả báo, ông đi thi nhất định đậu cử nhân. 

 “Thị  tuế,  Phụng  Trúc  quả  cử  ư  hương” ,  Phụng  Trúc  quả  nhiên 

trong năm này thi đậu cử nhân.  “Kỳ phụ nhân nhi, ích tích đức, tư tư bất 

 đãi, tu kiều tu lộ, tế tăng tiếp chúng, phàm hữu lợi ích, vô bất tận tâm” . 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



141 

Phụ thân ông nghe quỷ hát, quả nhiên con trai thi đậu cử nhân, đúng là 

rất  hiệu  nghiệm,  cho  nên  ông  nỗ  lực  hành  thiện  hơn  nữa.  “Ích”   ích  là 

tăng trưởng, đặc biệt nỗ lực làm việc thiện, chăm chỉ không ngừng. 

 “Tu kiều tu lộ”,  đây là đưa ra mấy ví dụ, lợi ích phương tiện người 

tu hành.  “Trai tăng tiếp chúng”, “trai tăng”  là mời người xuất gia dùng 

cơm , “tiếp chúng”  là tiếp tế đại chúng. Ở đây đã nói đến  “trai tăng”,  lợi 

ích  của  trai  tăng  là  gì?  Vì  sao  phải  làm  những  việc  này?  Vào  thời  nhà 

Minh và thời nhà Thanh, nếp sống này rất thịnh, ở Trung quốc hay nước 

ngoài đều rất thịnh hành. Cư sĩ tại gia lấy tài vật cúng tăng, mong cầu tu 

phước. Mà những người xuất gia tiếp thu cúng dường, phải thuyết pháp 

cho  họ.  Hay  nói  cách  khác,  cần  phải  dạy  dỗ  họ.  Người  tại  gia  đối  với 

người xuất gia là bố thí tài, người xuất gia đối với người tại gia là bố thí 

pháp, trai tăng là cầu pháp. 

Trong Kinh Lăng Nghiêm chúng ta thấy, Đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni  tiếp  nhận  quốc  gia  đại  thần  cúng  tăng.  Thông  thường  sau  khi  cúng 

tăng  xong  nhất  định  phải  giảng  kinh  thuyết  pháp.  Ngày  hôm  đó  Đức 

Phật sau khi tiếp nhận trai tăng xong không có thuyết pháp, đứng dậy ra 

về. Những vị trai chủ này cứ đi theo Phật, ngài chưa nói pháp, chúng con 

đi theo ngài. Thì ra Đức Thế Tôn có việc cần, việc gì? Tôn giả A Nan 

gặp nạn, đi cứu ngài trước, pháp hội Lăng Nghiêm do đây mà có. Những 

người cúng tăng đều tham gia pháp hội Lăng Nghiêm này. Đây là công 

đức chân thật, lợi ích chân thật của việc trai tăng. Những người xuất gia 

này có đạo đức, có học vấn, có tu dưỡng, là đạo sư của xã hội đại chúng. 

Nói như hiện nay là giáo sư của nền văn hóa đa nguyên, họ làm được hy 

sinh phụng hiến triệt để. Vì cầu học vấn, vì giáo hóa chúng sanh, phụng 

hiến suốt cuộc đời. 

 “Tiếp chúng”  là gặp người khốn khó. Tiếp là tiếp tế, họ nghèo khó, 

hoặc  là  thất  nghiệp.  Họ  thiếu  ăn,  thiếu  mặc,  thiếu  dùng.  Phụ  thân  của 

Phụng Trúc, gia đình họ giàu có, chỉ cần gặp đều vui vẻ giúp đở.  “Phàm 

 hữu lợi ích, vô bất tận tâm”,  chỉ cần là việc đem lại lợi ích cho xã hội, 

có lợi ích cho đại chúng, đều tận tâm tận lực làm. Số mệnh có của cải, 

cần phải làm người như thế mới đúng. Của cải không phải cung cấp cho 

một người hưởng thụ, tuyệt đối không phải cung cấp cho  một gia đình 

hưởng thụ. Số mệnh có của cải, cần phải biết mình có sứ mạng, có chức 

trách giúp tất cả người cùng khổ trong thế gian, như vậy quý vị đời đời 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



142 

kiếp kiếp hưởng không hết của cải! Của cải từ đâu mà có? Của cải do bố 

thí mà có, càng thí càng nhiều. 

Ông làm như thế, sau đó lại nghe quỷ hát trước cửa nhà mình, hát 

rằng:  “Thiên bất cuống, vạn bất cuống, Từ gia cử nhân, trực tác đáo đô 

 đường”,   chức  quan  ngày  càng  cao.  “Phụng  Trúc  quan  Chung,  lưỡng 

 Triết tuần phủ”, “tuần phủ”  là tỉnh trưởng hiện nay, làm đến tỉnh trưởng 

của Triết Giang. Cho thấy tổ tiên tích lũy công đức, quả báo thù thắng 

vô cùng. 

Chúng ta thấy, con cháu ông đều hưởng phước báo lớn như vậy, vậy 

bản thân ông thì sao? Bản thân phước báo nhất định càng lớn, nhưng bản 

thân  ông  không  còn  ở  đời,  quả  báo  của  ông  ở  đời  sau.  Phàm  những 

người tích lũy công đức như thế, nếu họ ở thế gian, phước báo đó của họ 

ở  đời sau quả  thật không thể  nghĩ bàn. Nếu đời sau không  ở  thế  gian, 

nhất  định  sanh  lên  cõi  trời  hưởng  phước  trời.  Còn  phước  báo  mà  con 

cháu đời sau của họ hưởng, đây gọi là dư phước. 

Chư vị nhất định phải hiểu ý này.  “Gia đình tích thiện, nhất định có 

 hạnh  phúc  trong  tương  lai”,   đó  là  dư  phước  cho  con  cháu.  Phước  báu 

của mình so với phước con cháu hưởng thụ, nhất định vượt qua rất nhiều 

lần. Chúng ta phải hiểu đạo lý này. Thiện không thể không tu, không thể 

không tích, tích thiện chắc chắn có quả báo tốt. 

Hôm nay chúng ta tạm dừng tại đây. 



Hết tập 13 



Liễu Phàm Tứ Huấn 

Tập 14 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:19.04.2001 

Địa điểm: Đài Truyền Hình Phụng Hoàng 

Thâm Quyến_Trung Quốc 

 

Chư vị đồng học, xin chào mọi người! 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



143 

Mời xem tiếp đoạn kinh văn này, đây là trường hợp thứ tám: “Gia 

hưng đồ khang hi công, sơ vi hình bộ chủ sự, tức ngục trung, tế tuần chư 

tù tình trạng, đắc vô cô giả nhược can nhân, công bất tự dĩ vi công, mật 

sớ kỳ sự, dĩ bạch đường quan. Hậu triều thẩm, đường quan trích kỳ ngữ, 

dĩ tấn chư tù, vô bất phục giả, thích oan ức thập dư nhân, nhất thời liễn 

hạ, hàm tụng thượng thư chi minh”. Chúng ta xem đoạn này. 

“Gia  Hưng”  ở  tỉnh  Triết  Giang,  những  trường  hợp  mà  Liễu  Phàm 

tiên  sinh  đưa  ra,  đại  đa  số  đều  là  những  câu  chuyện  tại  khu  vực  Triết 

Giang. Do đây có thể biết, nguyên tắc đưa ra ví dụ nhất định phải ở chỗ 

gần nhất. Khi nghe mọi người đều biết, như vậy sức tin mới mạnh. Còn 

về  thời  đại,  càng  gần  càng  tốt.  Đồ  Khang  Hi  làm  quan  trong  hình  bộ. 

“Chủ  sự”  là  tên  chức  quan  đương  thời.  Một  hôm  ông  ngủ  trong  giám 

ngục,  cùng  một  nơi  với  các  phạm  nhân,  đi  nghe  ngóng  tình  trạng  của 

những phạm nhân này, vì vậy biết được trong số phạm nhân có không ít 

người bị oan, bị người hãm hại. Đồ tiên sinh không phải muốn lập công, 

ông  đem  tình  hình  này  bí  mật  viết  vào  giấy  đưa  lên  cho  đường  quan, 

đường quan là cấp trên của ông, cũng chính là hình bộ thượng thư, hình 

bộ thượng thư tương đương với bộ trưởng hiện nay. 

“Hậu triều thẩm”, mấy ngày sau tra hỏi lại những phạm nhân này, 

đường quan trích lục  mấy tình tiết của Đồ  Khang Hi để  tra hỏi những 

phạm  nhân  này,  phạm  nhân  không  ai  không phục,  nhờ  vậy  đã  giải  oan 

cho khoảng mười mấy người. “Nhất thời”, đương thời chuyện này được 

truyền  ra.  “Liễn  hạ”,  liễn  là  xe  hoàng  đế  ngồi,  liễn  hạ  nghĩa  là  nói  thủ 

đô,  kinh  thành,  nơi  hoàng  đế  ở.  “Liễn  hạ  hàm  tụng  thượng  thư  chi 

minh”. Mọi người không ai không khen ngợi đối với sự công chánh liêm 

minh của hình bộ thượng thư. 

Đồ tiên sinh lại nghĩ đến một vấn đề, bên dưới nói: “Công phục bẩm 

viết, liễn cốc chi hạ, thượng đa oan dân, tứ hải chi quảng, triệu dân chi 

chúng, khởi vô uổng giả. Nghi ngũ niên, sai nhất giảm hình quan, hạch 

thật nhi bình phản chi”. Đây là kiến nghị của ông, kiến nghị lên thượng 

thư. Ông nói ở kinh thành này còn có nhiều người hàm oan đến thế, vậy 

ngoài  kinh  thành,  trên  toàn  quốc  dân  chúng  rất  nhiều,  sao  có  chuyện 

không hàm oan được? Chắc chắn rất nhiều người bị hàm oan. “Nghi” là 

cần, cần phải phái một vị giảm hình quan năm năm điều tra lại những vụ 

án này, đây là việc tốt. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



144 

“Thượng thư vi tấu”, trưởng quan của ông, hình bộ thượng thư chấp 

nhận ý kiến đó, đưa ý kiến này tấu lên hoàng đế. “Duẫn kỳ nghị”, hoàng 

đế  bằng  lòng.  “Thời,  công  diệc  sai  giảm  hình  chi  liệt”,  Đồ  Khang  Hi 

Công cũng bị phái làm một trong các vị quan giảm hình, giải oan cho rất 

nhiều người bị oan khuất. “Mộng nhất thần cáo chi viết, nhữ mệnh vô tử, 

kim giảm hình chi nghị, thâm hợp thiên tâm”. Đây là cảm ứng, bản thân 

tu  đức  tích  thiện,  trên  hợp  ý  trời,  thượng  đế  thương  yêu  tất  cả  chúng 

sanh,  gọi  là  “trời  có  đức  hiếu  sinh”.  Cách  làm  của  ông,  kiến  nghị  của 

ông, rất tương ưng với ý trời. 

Số  mệnh  ông  không  có  con  trai,  hiện  nay  “thượng  đế  tư  nhữ  tam 

tử”,  ông  không  cầu  con  trai,  không  cầu  con  trai,  nhưng  ông  được  cảm 

ứng này. “Giai y tử yêu kim, thị tịch phu nhân hữu thần. Hậu sanh Ứng 

Huân,  Ứng  Khôn,  Ứng  Tuấn,  giai  hiển  quan”.  Đây  là  thiện  nhân  thiện 

quả. Trong đoạn văn “y tử yêu kim”, là nói mặc quan phục màu tím, thắt 

đai lưng bằng vàng, đây là quan cao. Chúng ta biết lễ  phục ngày xưa, 

hoàng tộc mặc long bào màu vàng, chỉ giới hạn trong hoàng tộc. Văn võ 

bá quan, trong quan văn “tử bào” là tước vị cao nhất. Đại khái là thượng 

thư  trở  lên,  bộ  trưởng  trở  lên  quan  phục  mới  là  màu  tím,  đây  là  một 

trường hợp. 

Tiếp theo là trường hợp thứ chín là Bao Bằng, người này thường bỏ 

tiền của tu sửa chùa chiền, cũng được cảm ứng. “Gia Hưng Bao Bằng, tự 

Tín chi. Kỳ phụ chi trì dương thái thủ, sanh thất tử, Bằng tối thiếu. Chuế 

bình hồ viên thị, dữ ngô phụ vãng lai thâm hậu, bác học cao tài, lũy cử 

bất  đệ,  lưu  tâm  nhị  thị  chi  học”.  Chúng  ta  xem  đoạn  này.  “Gia  Hưng 

nhân Bao Bằng”, ở đây đến tự của ông là Tín Chi cũng viết ra. Do đây 

có  thể  biết,  Bao  Bằng  và  Liễu  Phàm  tiên  sinh  khá  thân.  Phụ  thân  của 

Bao Bằng làm Thái thú Trì Châu. Thái thú cao hơn Tri huyện một bậc, 

cùng  một  cấp  quan  với  Tri  phủ.  Trì  Châu  là  ở  huyện  Quý  Trì  tỉnh  An 

Huy. Ông sinh bảy người con trai, Bao Bằng nhỏ nhất. Đại khái là ông 

nhiều con cái, cho nên đứa trẻ này ở rể trong nhà họ Viên tại Bình Hồ, 

làm người một nhà với Viên Liễu Phàm, ở rể trong nhà họ. 

“Dữ ngô phụ vãng lai thâm hậu”, phụ thân của Liễu Phàm tiên sinh 

và Bao Bằng thường tới lui, đây là mối quan hệ của bạn bè. Người này 

“bác học cao tài”, nhưng “lũy cử bất đệ”, mỗi lần đi thi đều không đậu. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



145 

Do đó “lưu tâm nhị thị chi học”, “nhị thị” là Phật giáo và Đạo giáo, ông 

đi học Phật, học Đạo. 

“Nhất nhật đông du mão hồ, ngẫu chí nhất thôn tự trung, kiến Quan 

Âm tượng, lâm li lộ lập, tức giải thác trung đắc thập kim, thọ chủ tăng, 

linh  tu  ốc  vũ.  Tăng  cáo  dĩ  công  đại ngân  thiểu,  bất  năng  tuấn  sự,  phục 

thủ tùng bố tứ thất, kiểm khiếp trung y, thất kiện dữ chi, nội trữ triệp, hệ 

tân trí, kỳ bộc thỉnh kỷ chi. Bằng biết, đản đắc thánh tượng vô dạng, ngô 

tuy lỏa trình hà thương”. Chúng ta xem đoạn này. Một hôm, ông đi du 

ngoạn  bên  ngoài,  du  ngoạn  ở  Mão  Hồ,  đột  nhiên  trong  ngôi  chùa  của 

một thôn trang, thấy tượng Bồ Tát Quán Âm. Lúc đó trời mưa, phòng ốc 

trong  chùa  bị  mưa  dột,  tượng  Bồ  Tát  Quan  Âm  bị  mưa  ướt.  Ông  thấy 

vậy rất đau lòng, liền “giải thác trung”, thác là ví tiền. Mở ví tiền ra xem, 

trong đó còn mười lạng bạc, “thập kim” chính là mười lạng bạc. Lấy ra 

hết,  giao  cho  người  xuất  gia  trong  chùa,  nhờ  thầy  tu  sửa  lại  phòng  ốc, 

đừng để Bồ Tát bị mưa ướt. Vị xuất gia này nói với ông, công trình tu 

sửa nóc nhà này rất lớn,  mười lạng bạc quá ít, sợ không thể làm được. 

Ông dẫn theo người tùy tùng, đi du ngoạn thường mang theo vài thứ tùy 

thân như áo quần. Trong này có bốn bộ Tùng Bố. Mở rương ra xem còn 

có bảy bộ áo quần, đây đều là áo quần mới chưa mặc. Còn có thêm vài 

thứ quý trọng, “trữ triệp” là sợi đay, áo quần chế bằng sợi đay. “Trữ” là 

cáp y. Có đơn y, có cáp y đều là đồ mới. Người tùy tùng của ông nói, 

thôi vậy! Cần gì phải quyên nhiều như thế! Bao Bằng nói chỉ cần thánh 

tượng không sao, có thể sửa được nóc nhà này, tượng Bồ Tát Quán Âm 

không bị dầm  mưa, cho dù tôi không có áo quần  mặc cũng không sao. 

Đây là một tấm chân thành! 

“Tăng thùy lệ viết, xả ngân cập y bố, do phi nan sự. Chỉ thử nhất 

điểm tâm, như hà dị đắc”. Người xuất gia nghe ông ta nói, cảm động vô 

cùng! Ông nói bố thí tiền bạc và những bộ áo quần này, đây không phải 

việc khó, nhưng tấm chân tâm này thật hiếm có. “Hậu công hoàn, lạp lão 

phụ đồng du, túc tự trung. Công mộng già lam lai tạ viết, nhữ tử đương 

hưởng thế lộc hỉ. Hậu tử Biện, tôn Sanh Phương giai đăng đệ, tác hiển 

quan”. Đợi đến khi chùa sửa xong, Bao Bằng kéo theo phụ thân ông đi 

xem, buổi tối cũng ở trong chùa này. Tối đến Bao Bằng mộng thấy thần 

già lam, già lam là thần hộ pháp, thần hộ pháp đến cám ơn ông. Họ nói, 

con cái người được hưởng lộc ở đời, được phước báo. Quả nhiên về sau 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



146 

con trai ông là Biện và cháu là Sanh Phương, đều đăng đệ. Đăng đệ là 

nói  thi  đậu  học  vị  tiến  sĩ,  làm  quan  lớn,  đây  là  quả  báo  con  cháu  quý 

hiển. Đây là công đức tu sửa đạo tràng tự viện và tạo tượng Phật rất lớn. 

Trong Đại Tạng Kinh, có một bộ kinh gọi là Kinh Công Đức Tạo 

Tượng. Bây giờ chúng ta thấy rất nhiều nơi tạo tượng Phật lớn, hiện nay 

Trung  quốc  đã  hưng  khởi,  nước  ngoài  cũng  có.  Ở  thành  phố  của 

Malaysia, năm ngoái Chùa Cực Lạc tạo  một tượng đứng Bồ  Tát Quán 

Thế Âm, cao hơn 30 mét. Chúng ta muốn hỏi rốt cuộc tạo tượng có công 

đức gì? Thấy trường hợp của Bao Bằng là biết, tạo tượng đích thực công 

đức rất lớn, nhưng công đức cần phải đầy đủ điều kiện. Nếu chỉ tạo hình 

tượng Phật Bồ Tát, không hoằng pháp lợi sanh, thông thường người ta 

nhìn thấy tượng Phật dễ sinh mê tín. Như vậy tạc bức tượng này chẳng 

những không có lợi ích, trái lại khiến rất nhiều chúng sanh tạo nghiệp, 

như vậy là sai. Cho nên hoằng pháp lợi sanh rất quan trọng! 

Một đạo tràng nhất định phải giảng kinh, nhất định phải tu hành. Cái 

gọi  là  Giải  môn  và  Hành  môn,  “hành  giải  tương  ưng”  mới  quan  trọng. 

Trong Giải  môn có rất nhiều tông phái, đạo tràng thuộc tông phái nào, 

nhất  định  phải  y  theo  kinh  điển  tông  phái  đó  để  tu  hành.  Những  kinh 

điển này phải đọc tụng, phải nghiên cứu, phải giảng giải thấu triệt thực 

hành trong cuộc sống của mình, như vậy mới đầy đủ công đức. 

Tượng  Phật,  ở  trước  từng  nói  với  chư  vị,  nó  có  nghĩa  biểu  pháp. 

Nhà Phật dùng phương thức này để thường nhắc nhở chúng ta. Đa phần 

quần chúng thấy tượng Bồ Tát Quán Âm, là biết mình phải phát tâm từ 

bi,  phải  từ  bi  giống  như  Bồ  Tát  Quán  Thế  Âm,  giúp  tất  cả  chúng  sanh 

khổ  nạn  trong  thế  gian,  thì  công  đức  của  pho  tượng  này  rất  lớn.  Nếu 

không hiểu đạo lý này, xem tượng Phật giống như thần minh, đến đó đốt 

hương lễ lạy, cầu phước, cầu tuệ, cầu con cái, cầu thăng quan phát tài, 

như vậy gọi là mê tín, sai lầm hoàn toàn. 

Tôi nói đến đây, chư vị chắc có thể lãnh hội được, trong xã hội hiện 

nay của chúng ta, nên học Phật như thế nào, như thế nào mới đạt được 

lợi  ích  chân  thật  của  Phật  pháp?  Trong  Hành  môn  cũng  rất  nhiều  điều 

khác nhau, như Thiên Thai họ tu chỉ quán. Trong Thiền Tông họ tham 

thoại  đầu,  hoặc  dùng  quán  tâm.  Trong  Mật  tông  dùng  phương  pháp  trì 

chú.  Trong  Tịnh  độ  tông  dùng  phương  pháp  trì  danh  niệm  Phật.  Chọn 

một  phương  pháp  nhất  định,  công  phu  không  được  gián  đoạn,  đều  đạt 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



147 

được tâm thanh tịnh, đều có thể thành tựu giới định tuệ. Đây là công đức 

lợi ích thật sự của đạo tràng. 

Xem  tiếp  trường  hợp  thứ  mười:  “Gia  thiện  chi  lập  chi  phụ”,  đây 

cũng là người Gia Thiện Triết Giang, ông ta họ Chi, tên là Lập. Phụ thân 

ông “vi hình phòng lại”, quản lý án kiện hình sự trong nha môn. “Hữu tù 

vô cô hãm trọng bích”, ông biết có một phạm nhân bị oan khuất, bị phán 

trọng hình, có thể là tử hình. “Ý ai chi”, trong lòng ông biết rõ, rất đồng 

tình với phạm nhân. “Dục cầu kỳ sanh”, ông giúp phạm nhân thoát tội. 

Người phạm nhân này biết được tấm lòng của phụ thân Chi Lập, đã biện 

hộ thay họ. 

“Tù ngữ kỳ thê viết, Chi công gia ý, quý vô dĩ báo, minh nhật diên 

chi hạ hương, nhữ dĩ thân sự chi, bỉ hoặc khẳng dụng ý, tắc ngã khả sanh 

dã”. Phạm nhân thương lượng với vợ mình, ông nói Chi công có ý giúp 

tôi  thoát  khỏi  tội  hình.  Ông  nói,  tôi  rất  hổ  thẹn,  không  biết  lấy  gì  báo 

đáp, đây là ân cứu mạng. Ông nói ngày mai nàng có thể mời ông ấy về 

quê, họ là người nông thôn. Mà còn bàn với vợ, muốn vợ mình “dĩ thân 

sự chi”. Ông nói, hoặc là Chi công càng dụng tâm, như vậy tôi mới có 

thể thoát tội. “Kỳ thê khấp nhi thính mệnh”, người vợ này cũng vô cùng 

hiền lương, làm theo lời chồng. “Cập chí, thê tự xuất khuyên tửu, cụ cáo 

dĩ phu ý. Chi bất thính, tốt vi tận lực bình phản chi”. Vợ của phạm nhân 

này  tự  ra  mời  rượu,  nói  rõ  ý  của  chồng  mình  với  Chi  công,  Chi  công 

nghe vậy không đồng ý. Tuy không đồng ý, nhưng vẫn toàn tâm toàn lực 

lật  lại  vụ  án  này.  “Tù  xuất  ngục,  phu  thê  đăng  môn  khấu  tạ  viết,  công 

như thử hậu đức, vãn thế sở hi”. Đây là một việc rất khó khăn, ông có 

thể làm được đại công vô tư, dùng tâm chân thành để lật lại vụ án oan. 

Khi  vợ  chồng  người  phạm  nhân  này  đến  lạy  tạ,  họ  nói  hiện  tại  ngài 

không có con trai, đã lớn tuổi những vấn chưa có con. “Kim vô tử, ngô 

hữu nhược nữ, tống vi ki trửu thiếp, thử tắc lễ chi khả thông giả”. Ông 

nói tôi có một cô con gái, nó cũng đã lớn, tôi muốn đưa đến cho ông làm 

thiếp,  hy  vọng  tương  lai  sanh  cho  ông  vài  người  con.  Điều  này  về  lễ 

nghĩa  có  thể  được.  “Chi  vi  bị  lễ  nhi  nạp  chi,  sanh  lập”.    Chi  tiên  sinh 

đồng ý, tiếp nhận, sau đó sanh ra Chi Lập. Đây là việc thiện mà phụ thân 

của Chi Lập làm. 

“Nhược  quan  trung  khôi,  quan  chí  hàn  lâm  khổng  mục,  Lập  sanh 

Cao, Cao sanh Lục, giai cống vi học bác, Lục sanh đại Luân, đăng đệ”. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



148 

Con cháu đời sau dần dần phát đạt. Chi Lập “nhược quan trung khôi”, là 

20 tuổi đậu tiến sĩ, quan làm đến “Hàn lâm khổng mục”, quan thư ký của 

viện Hàn lâm. “Chi Lập sanh Cao”, đây là cháu của Chi tiên sinh. “Cao 

sinh  Lục”,  là  mấy  đời  sau,  mấy  đời  này  “giai  cống  vi  học  bác”_học  vị 

này ở trước có giải thích, đây là cống sanh. “Học bác” là giáo quan trong 

trường huyện, châu. “Lục sanh đại luận, đăng đệ”, là đậu tiến sĩ. 

Họ đều có rất nhiều quả báo rất rõ ràng, nơi ở của những người này 

đều  cách  Gia  Hưng  Triết  Giang  không  xa.  Do  đây  có  thể  biết,  đương 

thời Liễu Phàm tiên sinh nói những người này, mọi người đều biết, đều 

rất quen thuộc, đủ để chứng minh “gia đình tích thiện, nhất định về sau 

được hạnh phúc”. 

Đoạn văn ở sau là tổng kết: “Phàm thử thập điều, sở hành bất đồng, 

đồng quy ư thiện  nhi dĩ”. Đều là làm  việc  thiện, sau  khi chúng ta đọc 

xong suy nghĩ kỹ, đều là việc lợi ích người khác. Toàn tâm toàn ý lợi ích 

người khác, lợi ích xã hội, lợi ích quốc gia. Ngày nay tâm lượng chúng 

ta càng phải mở rộng hơn, mỗi niệm phải nghĩ đến lợi ích toàn thế giới. 

Chúng  ta  làm  gì  có  bản  lĩnh  lớn  như  thế,  có  thể  lợi  ích  toàn  thế  giới? 

Mặc  dù  là  việc  thiện  nhỏ,  chúng  ta  có  một  nguyện  vọng,  hy  vọng  làm 

tấm gương tốt cho người trên toàn thế giới, đây chính là lợi ích thế giới. 

Việc, bất luận là lớn hay nhỏ, chỉ xem quý vị dụng tâm. Cho nên ngạn 

ngữ thường nói: “lượng lớn phước lớn”. Nếu tâm lượng chúng ta lớn, dù 

chút việc thiện nhỏ cũng trở thành vô lượng vô biên thiện đức. Nếu như 

tâm lượng nhỏ, dù làm nhiều việc thiện, phước báo cũng không lớn lắm. 

Do đây có thể biết, tâm chuyển cảnh giới là thật. 

Bên dưới Liễu Phàm tiên sinh tiến thêm bước nữa giáo huấn con trai 

mình,  nói  với  con  mình  như  thế  nào  là  thiện,  điều  này  rất  quan  trọng! 

Cần phải có năng lực phân biệt. Mời xem nguyên văn: “Nhược phục tinh 

nhi  ngôn  chi,  tắc  thiện  hữu  chân  hữu  giả,  hữu  đoan  hữu  khúc,  hữu  âm 

hữu  dương,  hữu  thị  hữu  phi,  hữu  thiên  hữu  chánh,  hữu  bán  hữu  mãn, 

hữu  đại  hữu  tiểu, hữu  nan hữu  dị”. Một  hơi  nói  tám  cặp  đối  lập. “Giai 

đương thâm biện”, đều cần phải phân biệt, cần phải rõ ràng, làm thiện 

mà không cùng lý. “Vi thiện nhi bất cùng lý, tắc tự vị hành trì, khởi tri 

tạo nghiệt, uổng phí khổ tâm, vô ích dã”. Thế gian hiện nay có rất nhiều 

người  đang  tu  thiện,  người  trong  nhà  Phật  càng  nhiều  hơn.  Học  Phật 

nhiều năm, hành thiện nhiều năm, không có quả báo tốt. Do đó hoài nghi 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



149 

Phật pháp không linh, quay lại học các pháp môn khác, học các Tôn giáo 

khác. Như vậy quý vị có thể được quả báo tốt chăng? Chưa chắc, vậy tại 

sao có tình huống này phát sinh? Chính là đối với thiện rốt cuộc là thật 

hay giả, là tà hay chánh, là méo hay tròn đều không biết, nhưng tự cho là 

thiện.  Thông  qua  những  người  có  trí  tuệ  đức  hạnh  này  phân  tích  cho 

chúng ta biết, thì ra là tội nghiệp. Nếu chúng ta muốn tu thiện tích đức, 

trước  tiên  phải  hiểu  rõ  những  điều  này.  Bây  giờ  chúng  ta  cùng  nhau 

nghiên cứu từng vấn đề. 

Bên dưới đoạn thứ  nhất: “Chân giả, hà vị  chân giả”, điều này cần 

phải phân biệt. Ông đưa ra ví dụ rằng: “Tích hữu nho sinh số bối”, nho 

sinh  là  người  đọc  sách.  “Yết  Trung  Phong  hòa  thượng”.  Hòa  thượng 

Trung Phong người thời nhà Nguyên, là vị cao tăng nổi tiếng, ông trước 

thuật  rất  nhiều.  Chúng  tôi  thành  lập  Tịnh  tông  học  hội,  có  khi  cũng 

không tránh khỏi tùy thuận tập tục, làm pháp hội siêu độ. Nhưng chúng 

tôi siêu độ không giống với các tự viện khác, chúng tôi chỉ áp dụng một 

phương pháp. Đa phần là một ngày sau khi Phật thất viên mãn, chúng tôi 

tổ chức một khóa Phật sự Tam Thời Hệ Niệm. Nghi thức Phật sự Tam 

Thời Hệ Niệm này do thiền sư Trung Phong viết, là tác phẩm của ông, 

Phật  sự  này  âm  dương  đều  lợi.  Những  năm  lại  đây,  chúng  tôi  tuyên 

dương khắp nơi trên thế giới. Chư vị học Tịnh độ không ai không biết 

thiền sư Trung Phong. 

“Vấn  viết”,  có  một  vài  người  đọc  sách  thỉnh  giáo  thiền  sư  Trung 

Phong. “Phật thị luận thiện ác báo ứng, như ảnh tùy hình”. Phật giáo và 

Đạo giáo thường nói: “thiện ác báo ứng, như bóng theo hình”. “Kim mỗ 

nhân  thiện,  nhi  tử  tôn  bất  hưng,  mỗ  nhân  ác,  nhi  gia  môn  long  thịnh, 

Phật thuyết vô khể hỉ”. Cách nói của Phật không đáng tin! Vì sao  thấy 

người này làm thiện, nhưng con cháu họ không phát đạt? Còn người này 

làm ác, gia đạo họ lại rất hưng thịnh? Trong xã hội hiện nay có trường 

hợp  như  vậy,  chẳng  những  chúng  ta  nghe  nói,  mà  còn  tận  mắt  chứng 

kiến. 

Thiền sư Trung Phong giait thích với họ như thế nào? “Trung Phong 

vân,  phàm  tình  vị  địch,  chánh  nhãn vị  khai,  nhận  thiện  vi  ác,  chỉ  ác  vi 

thiện, vãng vãng hữu chi. Bất hám, kỷ chi thị phi điên đảo, nhi phản nộ, 

thiên  chi  báo  ứng  hữu  sai  hồ”.  Lời  của  thiền  sư  Trung  Phong  nói  rất 

thâm thúy, người thường không hiểu. Chúng ta là phàm phu, phàm phu 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



150 

chưa rửa sạch tình nhiễm. Pháp nhãn, huệ nhãn của chúng ta chưa khai 

phát, cho nên thường thấy sai, thấy vấn đề một cách đảo lộn. Coi thiện 

thành ác, coi ác thành thiện, có như vậy chăng? Có thật! Ta không cảm 

nhận được thị phi điên đảo của mình, trái lại đi trách cứ ông trời báo ứng 

không công bằng, như vậy tội càng nặng hơn. 

“Chúng viết”, những người đọc sách này nói: “Thiện ác hà trí tương 

phản”, vì sao chúng ta xem thiện ác lẫn lộn như thế? “Trung Phong linh 

thức ngôn kỳ trạng”, thiền sư có trí tuệ, ngài có phương pháp dạy học. 

Không cần giải thích, dạy họ tự nói thử. Quý vị nói thử thiện là gì, ác là 

gì?  Nói  ra  nghe  thử  xem.  “Nhất  nhân  vị,  lị  nhân  ẩu  nhân  thị  ác,  kính 

nhân  lễ  nhân  thị  thiện”.  Có  một  người  nói,  mắng  người,  đánh  người  là 

ác.  Cung  kính  người,  lễ  kính  người  là  thiện.  “Trung  Phong  nói,  vị  tất 

nhiên dã”, lời ngươi nói cũng chưa chắc. 

Lại có một học trò nói: “Nhất nhân vị, tham tài vọng thủ thị ác, liêm 

khiết  hữu  thủ  thị  thiện.  Trung  Phong  vân,  vị  tất  nhiên  dã.  Chúng  nhân 

lịch ngôn kỳ trạng, Trung Phong giai vị bất nhiên, nhân thỉnh vấn”. Rất 

nhiều  học  trò,  mỗi  người  đều  nói  cách  nhìn  của  mình  về  thiện  và  ác, 

thiền sư Trung Phong đều không đồng ý. Cho thấy những người trẻ tuổi 

này  kiến  thức  nông  cạn,  nhìn  vấn  đề  chỉ  nhìn  bên  ngoài,  không  có 

nghiên cứu sâu xa, nên luôn nhìn sai vấn đề. Thiền sư Trung Phong phủ 

định tất cả tư tưởng của họ. Những học trò này lại thỉnh giáo thiền sư, 

rốt cuộc như thế nào là thiện, như thế nào là ác? “Trung Phong cáo chi 

viết,  hữu  ích  ư  nhân  thị  thiện,  hữu  ích  ư  kỷ  thị  ác”.  Đây  là  đặt  ra  tiêu 

chuẩn của thiện và ác, nếu khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác là lợi 

ích người khác, lợi ích xã hội, lợi ích đại chúng là thiện, còn như tự tư tự 

lợi là ác. “Hữu ích ư nhân, tắc ẩu nhân lị nhân, giai thiện dã”. Quý vị đối 

với  người  này  có  lợi,  dù  đánh  họ  mắng  họ  cũng  là  thiện!  Cha  mẹ  dạy 

con cái có khi đánh, có khi mắng, vì sao vậy? Vì tốt cho con, đó không 

phải  ác,  mà  à  thiện.  Học  trò  không  giữ  phép  tắc,  thầy  giáo  xử  phạt 

chúng,  ngày  xưa  có  xử  phạt  về  thể  xác,  hiện  nay  ở  trường  hình  như 

không còn nữa. Khi tôi đi học từng bị phạt về thể xác, thầy đánh bàn tay, 

phạt quỳ, chúng tôi từng bị phạt. Đây không phải ác, đây là thiện. “Hữu 

ích  ư  kỷ,  tắc  kính  nhân  lễ  nhân,  giai  ác  dã”.  Nếu  vì  tự  tư  tự  lợi,  cung 

kính người khác, lễ kính người khác, đó là gì? Đó là nịnh bợ, đó là ác 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



151 

không  phải  thiện.  Đây  là  thiền  sư  Trung  Phong  dạy  nhóm  thanh  niên 

này. 

“Thị cố nhân chi hành thiện, lợi nhân giả công, công tắc vi chân, lợi 

kỷ giả tư, tư tắc vi giả”. Nhất định phải hiểu rõ thiện thật và thiện giả. 

Tuyệt  đối  không  có  tư  tâm,  tuyệt  đối  không  có  tư  lợi,  khởi  tâm  động 

niệm, ngôn ngữ tạo tác đều là lợi ích xã hội, lợi ích đại chúng, ngày nay 

chúng ta gọi là lợi ích thế giới. Lợi người, đại công vô tư, công là thật, 

thiện này là thật. Lợi mình, đó là tư tâm, tư tâm thiện này là giả, không 

phải thật. “Hựu căn tâm giả chân, tập tích giả giả”, thêm một bước nữa 

nói,  nếu  tâm  này  là  phát  ra  từ  chân  tâm,  lợi  ích  đại  chúng,  đây  là  thật. 

Nếu  thấy  người  khác  làm  chúng  ta  cũng  bắt  chước,  “tập  tích”  là  làm 

theo,  đây  là  giả,  không  phải  phát  ra  từ  chân  tâm,  làm  việc  thiện  quan 

trọng  nhất  là  chân  tâm.  Ở  trước  chúng  ta  đọc  qua  mười  trường  hợp, 

mười người này tu thiện, về sau đều có quả báo tốt, nguyên nhân là gì? 

Nhờ vào chân tâm. Chỉ biết giúp người khác, tuyệt đối không cầu chút tự 

tư tự lợi nào, thật hay giả đều phân biệt từ đây. 

“Hựu  vô  vi  nhi  vi  giả  chân,  hữu  vi  nhi  vi  giả  giả,  giai  đương  tự 

khảo”, tự  mình phải khảo sát tường tận. “Vô vi nhi vi” chính là những 

việc thiện chúng ta làm, không lộ dấu vết, không cần để người khác biết, 

việc thiện này là thật, đây gọi là âm đức. Nếu là “hữu vi nhi vi”, như vậy 

là có ý đồ, có mục đích mới làm việc thiện này, vậy việc thiện này là giả. 

Những vấn đề này đều phải tự mình nỗ lực phản tỉnh, quan sát. 

Thứ hai là đoan khúc. “Hà vị đoan khúc”. Liễu Phàm tiên sinh nói: 

“Kim nhân kiến cẩn nguyện chi sĩ, loại cưng vi thiện nhi thủ chi, thánh 

nhân tắc ninh thủ cuồng quyến, chí ư cẩn nguyện chi sĩ, tuy nhất hương 

giai hảo, nhi tất dĩ vi đức chi tặc. Thị thế nhân chi thiện ác, phân minh 

dữ  thánh  nhân  tương  phản,  suy  thử  nhất  đoan,  chủng chủng  thủ  xả,  vô 

hữu bất mậu”. Đoạn này nói như thế nào gọi là đoan, như thế nào gọi là 

khúc. Người bây giờ, nhìn thấy người cẩn thận, không quật cường, đều 

nói họ đây là người thiện, trong xã hội đều rất tôn trọng họ. Nhưng thánh 

hiền  ngày  xưa,  họ  thà  thưởng  thức  người  này  có  chí  khí,  có  tiến  thủ, 

hoặc là người an phận thủ thường, không làm chuyện sai trái. Vì người 

như  vậy  mới  có  gan,  họ  mới  thật  sự  có  thể  phục  vụ  cho  quần  chúng, 

gánh vác trọng trách cho quốc gia. Nếu người trong xóm làng này tuy rất 

cẩn  thận,  tuy  là  người  tốt,  nhưng  cá  tánh  rất  nhu  nhược,  gió  chiều  nào 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



152 

theo chiều đó, không có chí khí, không có trách nhiệm. Người như vậy, 

Phu tử gọi là “hương nguyện”, cho đó là “đức chi tặc”. “Đức chi tặc”, là 

họ không phải là tấm gương tốt, mọi người đều học theo họ, như vậy là 

hư  hỏng.  Người  thế  gian  đối  với  tiêu  chuẩn  về  người  thiện,  người  ác 

hoàn toàn tương phản với thánh nhân. “Suy thử nhất đoan, chủng chủng 

thủ  xả,  vô  hữu  bất  mậu”,  “mậu”  là  sai  lầm.  Thánh  nhân  lấy  và  bỏ  như 

thế nào? Thánh nhân là người hiểu biết, người có học vấn, có đức hạnh, 

có kinh nghiệm, họ có thể phân biệt người thiện, kẻ ác. 

Mấy  câu  bên dưới nói rất hay: „Thiên địa quỷ thần chi,  phúc thiện 

họa dâm, giai dữ thánh nhân đồng thị phi, nhi bất dữ thế  tục, đồng thủ 

xả”. Đây là nói đến thiên địa quỷ thần, kiến giải của họ tương đồng với 

thánh hiền  nhân,  nhưng đích  thực không giống với  tư  tưởng  của  người 

thế  tục.  Quỷ  thần “phước  thiện  họa dâm”  như  thế  nào?  Ở  trước  đưa  ra 

những ví dụ này, chúng ta đều có thể quan sát được. Chúng ta muốn hỏi, 

phải  chăng  quỷ  thần  có  quyền  đem  phước  họa  giáng  xuống  cho  con 

người?  Không  có,  cần  phải  hiểu  điều  này,  quỷ  thần  không  có  quyền. 

Như người thế gian chúng ta, có người làm việc thiện, có người làm việc 

ác. Nhân viên chấp pháp, cảnh sát hình sự đưa hình phạt cho quý vị, phải 

chăng họ có quyền? Không phải. Là vì quý vị phạm tội, họ mới lấy còng 

ra  còng  tay  chân  quý  vị.  Nếu  quý  vị  không  phạm  tội,  họ  không  giám 

xâm  phạm  quý  vị.  Trời  đất  quỷ  thần  cũng  giống  như  cảnh  sát  hình  sự 

vậy, là vì quý vị tạo thiện và bất thiện. Cho nên họ đến khen thưởng quý 

vị, họ đến trừng phạt quý vị. Khen thưởng hay trừng phạt đều là tự làm 

tự chịu, nhất định phải hiểu đạo lý này. 

Hôm nay chúng ta tạm dừng tại đây. 



Hết tập 14 

 



Liễu Phàm Tứ Huấn 

Tập 15 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:19.04.2001 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



153 

Địa điểm: Đài Truyền Hình Phụng Hoàng 

Thâm Quyến_Trung Quốc 

 

Chư vị đồng học, xin chào mọi người! 

Chúng ta xem tiếp đoạn văn bên dưới: “Phàm dục tích thiện, quyết 

bất khả tuẫn nhĩ mục, duy tùng tâm nguyện ẩn vi xứ, mặc mặc tẩy địch. 

Thuần thị tế thế chi tâm, tắc vi đoan. Cẩu hữu nhất hào, mị thế chi tâm, 

tức vi khúc. Thuần thị ái nhân chi tâm, tắc vi đoan. Hữu nhất hào phẫn 

thế chi tâm, tức vi khúc. Thuần thị kính nhân chi tâm, tắc vi đoan. Hữu 

nhất hào ngoan thế chi tâm, tức vi khúc, giai đương tế biện”. 

Đoạn này nói với chúng ta về sự phân biệt giữa “đoan” và “khúc”. 

Chúng  ta  phát  tâm  muốn  tu  thiện,  phát  tâm  muốn  tích  đức,  tuyệt  đối 

không  để  bị  mắt  và  tai  lừa  gạt.  Mắt  thích  nhìn,  tai  thích  nghe,  nếu  tùy 

thuận  tham  tâm  này,  như  vậy  là  sai.  Cần  phải  từ  chỗ  ẩn  mật  vi  tế  của 

khởi  tâm  động  niệm,  đem  tâm  mình  rửa  sạch  sẽ.  Hay  nói  cách  khác, 

tuyệt đối không để cho ý niệm tà ác làm ô nhiễm tâm thanh tịnh. 

Trong  kinh  Phật  thường  nói,  trong  Kinh  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo, 

Đức  Phật  dạy  cho  chúng  ta  cương  lĩnh  tu  học.  Phật  dạy  ngày  đêm 

thường  nghĩ  đến  thiện  pháp,  tư  duy  thiện  pháp,  quán  sát  thiện  pháp, 

không dung nạp chút bất thiện nào xen tạp vào, ý nghĩa hoàn toàn tương 

đồng với ở đây nói. Như vậy mới có thể khiến tâm mình hoàn toàn thanh 

tịnh,  toàn  là  tâm  tế  thế  cứu  nhân,  đây  gọi  là  trực.  Trong  này  tuyệt  đối 

không xen tạp chút uyển chuyển nào, uyển chuyển này chính là tự tư tự 

lợi. 

Bên dưới có ví dụ  rất hay, nếu có tâm  nịnh hót của thế  tục, đó là 

khúc, không phải trực. “Đoan” là đoan trực, nhà Phật  nói: “trực tâm là 

đạo tràng”.  Ở  đây Liễu Phàm tiên sinh dùng đoan, đoan chính là trực, 

đoan tâm tức là trực tâm. Phản diện của đoan là “khúc”, trong tâm còn 

một  chút  tâm  nịnh  bợ  của  thế  tục,  như  vậy  là  sai.  Toàn  là  tâm  thương 

người, thương người trong nhà Phật gọi là đại từ đại bi. Trong thương 

yêu  này  không  có  tình,  nếu  có  cảm  tình  là  sai.  Yêu  này  là  tâm  yêu 

thương của thanh tịnh, yêu thương của bình đẳng, yêu thương của chân 

thành, đây là đoan. Nếu trong này còn có chút oán hận bất bình, những 

điều này vô cùng vi tế, chúng ta cần phải khảo nghiệm trong cuộc sống 

hằng ngày. Ta xử sự đối nhân tiếp vật, còn có sự ghét bỏ chăng? Còn có 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



154 

điều gì không thích hay chán ghét chăng? Nếu như còn những ý niệm 

này,  tâm  chúng  ta  phát  là  khúc,  tâm  này  không  đoan,  nghĩa  là  không 

phải trực tâm. Tâm thể của tâm bồ đề là trực tâm, trong Khởi Tín Luận 

nói: “trực tâm, thâm tâm, đại bi tâm”, đây gọi là tâm bồ đề. Bồ đề nghĩa 

là giác ngộ, người thật sự giác ngộ tâm họ là trực tâm. Tự thọ dụng là 

thâm tâm, thâm tâm là háo thiện háo đức. 

Thiện này ở trước có nói, như thế nào gọi là háo thiện? Niệm niệm 

lợi  ích  người  khác,  niệm  niệm  lợi  ích  chúng  sanh,  đây  là  thiện.  Nếu 

trong đó xen vào ý niệm tự lợi, đây là bất thiện. Nếu như không hiểu rõ 

ràng minh bạch tiêu chuẩn này, quả thật như cổ nhân nói, quý vị tưởng 

rằng là tu thiện, đâu ngờ là đang tạo ác! Cho nên ta tu hành bao nhiêu 

năm, đều không thể thay đổi được vận mệnh, đều không đạt được thành 

tích tốt. Rốt cuộc khuyết điểm phát sinh  ở đâu, bản thân không hề hay 

biết. Liễu Phàm Tứ Huấn là một cuốn sách hay, đọc tường tận. Sau khi 

đọc xong, suy nghĩ tường tận, nỗ lực tự kiểm điểm mình. Do đó bản thân 

hiểu rõ, biết được làm sao tu thiện, làm sao tích đức. 

Toàn là tâm cung kính người khác_hai ba năm lại đây chúng ta đề 

xướng  sống  trong  thế  giới  biết  ơn.  Bất  luận  là  thuận  cảnh  hay  nghịch 

cảnh,  thiện  duyên  hay  ác  duyên,  đều  không  để  nó  trong  tâm.  Để  trong 

tâm chỉ có lòng yêu thương, chỉ có lòng biết ơn, đây là đoan. Nếu như có 

một  chút  tâm  bỡn  cợt  thế  nhân,  đó chính  là  khúc.  Những  điều  này  cần 

phải phân biệt tỉ mỉ. 

Bên dưới nói với chúng ta như thế nào gọi là âm dương. “Hà vị âm 

dương”. Thiện có “âm thiện” có “dương thiện”. “Phàm vi thiện nhi nhân 

tri chi, tắc vi dương thiện, vi thiện nhi nhân bất tri, tắc vi âm đức. Âm 

đức  thiên  báo  chi,  dương  thiện  hưởng  thế  danh,  danh  diệc  phước  dã”. 

Bây giờ quý vị tu, bây giờ đã hưởng hết phước. “Danh giả, tạo vật sở kỵ, 

thế chi hưởng thịnh danh, nhi thật bất phó giả, danh hữu kỳ họa. Nhân 

chi vô quá cửu, nhi hoành bị ác danh giả, tử tôn vãng vãng sậu phát, âm 

dương chi tế vi hĩ tai”, đoạn này nói rất hay! Dương thiện và âm thiện dễ 

hiểu, dễ hiểu hơn nhiều so với “đoan khúc” ở trước. 

“Dương” là hoàn toàn hiển lộ ra, việc tôt quý vị làm mọi người đều 

biết,  báo  chí  biểu  dương  quý  vị,  chương  trình  truyền  hình  cũng  phát 

sóng tán dương quý vị, những việc tốt ta làm đều được báo đáp hết. “Âm 

thiện”, việc thiện ta làm không có ai hay biết, bản thân cũng không nói 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



155 

với bất kỳ ai. Điều này rất hay, đây gọi là âm đức, tích âm đức. “Âm đức 

thiên báo chi”, tương lai được quả báo sâu dày, được quả báo thù thắng, 

được quả báo lâu xa. Nếu là “dương thiện”, người ta khen khợi tán thán 

quý vị, cung kính quý vị, đây cũng là quả báo, đều đã nhận được hết. 

Ngày nay trong xã hội nói: “tri danh độ cao”, khi nhắc đến không ai 

không biết. Đây cũng là phước, những đều báo hết, thực tế mà nói, đây 

không phải là một việc tốt. Nhưng cổ nhân có nói: “thật chí danh quy”, 

nếu có đức thật, tự nhiên có người khen ngợi. Dù che đậy kín đáo đến 

đâu, sẽ có ngày bị người phát hiện. Bị người phát hiện, người ta sẽ tán 

dương. 

Ví dụ đại sư Ấn Quang trong thời cận đại, suốt đời ngài tu thiện tích 

đức, tích âm đức, không ai biết đến ngài. Đến lúc ngài 70 tuổi, có mấy vị 

cư sĩ như Từ Uất Như, các đại cư sĩ của đầu năm dân quốc, đều là người 

có học vấn, có đạo đức. Họ lên núi Phổ Đà, ở Tàng Kinh Các núi Phổ 

Đà gặp được đại sư Ấn Quang, cảm thấy phong độ và ngôn đàm của đại 

sư không giống với những người xuất gia khác. Do đó thường thân cận 

ngài, thường thỉnh giáo ngài,  mới biết vị  pháp sư này là người có đức 

hạnh. Họ trở về Thượng Hải, viết không ít bài văn phát biểu trên báo và 

tạp chí, do vậy danh tiếng của đại sư Ấn Quang cũng từ đó được truyền 

ra. Đây không phải đại sư nhờ họ, là những người này thật sự thấy được 

một  vị  cao  tăng  như  thế,  liền  giới  thiệu  rộng  rãi  phổ  biến  khắp  quần 

chúng.  Đây  gọi  là  “thật  chí  danh quy”,  danh  này  không  phải  hư danh, 

đúng là có thật đức, chúng ta cần phải hiểu. 

Liễu Phàm tiên sinh nói tiếp: “danh giả tạo vật sở kỵ”, trời đất quỷ 

thần  đều  cấm  kỵ.  Cho  nên  danh  không  phải  điều  hay,  nổi  tiếng  không 

phải chuyện tốt. “Thế chi hưởng thịnh danh, nhi thật bất phó giả, đa hữu 

ký  họa”.  Trong  lịch  sử  chúng  ta  thấy  được  điều  này,  trong  xã  hội  hiện 

nay,  nếu  quan  sát  tường  tận,  là  báo  hiện  đời!  Người  quá  nổi  tiếng,  họ 

không có thật đức, họ thường gặp những tai họa không ngờ. Hưởng danh 

vọng lớn ở thế gian, dễ nỗi tiếng nhất là những người nào? Mọi người 

đều biết trên khắp mọi nơi, diễn viên điện ảnh dễ nỗi tiếng nhất. Họ nổi 

tiếng,  đó  cũng  là  phước  báo.  Nếu  họ  không  có  thật  đức,  đích  thực  họ 

thường hay gặp những tai nạn bất ngờ. Chúng ta thấy những diễn viên 

nổi tiếng của các nước, diễn viên nỗi tiếng, người có cái chết được yên 

lành không nhiều. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



156 

Câu nói này của Liễu Phàm tiên sinh có hiệu nghiệm, không chỉ là 

thế  giới  điện  ảnh, mà  trong  bất  kỳ  ngành  nghề nào.  Nếu  không  có  đức 

hạnh chơn chánh, danh vọng của họ càng cao thì ẩn chứa cơ hội tai họa 

bất ngờ càng nhiều, chúng ta phải biết điều này. 

“Nhân chi vô quá cửu, nhi hoành bị ác danh giả”. Người này không 

có sai lầm, là bậc thiện nhân, một người tốt hành thiện tích đức. Họ bị 

người khác sỉ nhục, bị người hiểu lầm, tiếng xấu truyền xa. Mọi người 

nhắc đến người này, đều mắng họ vài câu. Trái lại đây là việc tốt, tốt ở 

đâu? Tội chướng của họ đều báo hết. Mỗi người thấy họ đều trừng một 

cái, mắng vài câu, đây cũng là quả báo, khiến cho tội chướng vô thỉ kiếp 

đến nay của họ được báo hết. “Tử tôn vãng vãng sậu phát”, con cháu họ 

thường đột nhiên phát đạt. Cũng có số ít lúc bản thân lớn tuổi phước báo 

hiện  tiền.  “Âm  dương  chi  tế  vi  hỉ  tai”,  quả  báo  của  âm  đức  và  dương 

đức,  vô  cùng  vi  diệu!  Không  thể  không  phân  biện  rõ  ràng.  Chúng  ta 

đoạn ác tu thiện, tích lũy công đức nên làm như thế nào, tự mình sẽ hiểu. 

Bên dưới đoạn thứ tư: “Hà vị thị phi”, thiện có “thị”, có “phi”. Liễu 

Phàm tiên sinh đưa ra một ví dụ trong lịch sử. “Lỗ quốc chi pháp”, nước 

Lỗ là quê hương của Khổng tử thời Xuân Thu. “Lỗ nhân hữu, thục nhân 

thần thiếp ư chư hầu, giai thọ kim ư phủ”. Đây là pháp luật của nước Lỗ, 

người nước Lỗ gặp lúc khó khăn, bị người ta bán đến nước khác làm nô 

tỳ. Có người đứng ra chuộc những người này về, chính phủ nước Lỗ ban 

phần thưởng cho họ. 

“Tử cống thục nhân, nhi bất thọ kim, Khổng tử văn nhi ác chi, viết 

tư thất chi hĩ”. Tử Cống là học trò của Khổng tử, ông chuộc người, sau 

khi  chuộc  về,  không  nhận  phần  thưởng  của  chính  phủ,  Khổng  tử  nghe 

vậy trách cứ ông. “Tư” là tên của Tử cống, “thất chi”, ngươi sai rồi! Sai 

ở đâu? Bên dưới nói: “Phu thánh nhân cử sự, khả dĩ di phong dịch tục, 

nhi giáo đạo, khả thí ư bá tánh, phi độc thích kỷ chi hành giả”. Khổng 

phu tử giáo huấn nói vì sao Tử Cống sai? Thánh hiền nhân làm việc, họ 

có  một  nguyên  tắc,  nguyên  tắc  này  là  nhất  định  có  thể  thay  đổi  phong 

tục. Nói cách khác, là giúp xã hội cải thiện phong tục không tốt, việc này 

có thể làm. Có thể giáo hóa bá tánh, làm gương cho bá tánh. 

Hiện  nay  chúng  tôi  đi  giảng  kinh  các  nơi,  đưa  ra  tiêu  đề:  “Học  vi 

nhân  sư,  hành  vi  thế  phạm”,  chính  là  ý  này.  Những  gì  chúng  ta  học 

được,  nhất  định  làm  tấm  gương  cho  xã  hội,  chúng  ta  cần  phải  học. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



157 

Không  thể  làm  gương  cho  đại  chúng  xã  hội,  chúng  ta  không  nên  học. 

Chúng ta không lãng phí thời gian, không lãng phí tinh lực vào đó. Nói 

cách khác, nhất định là lợi ích xã hội, lợi ích chúng sanh, chúng ta cần 

siêng năng nỗ lực học tập. Có thể làm gương, làm mô phạm cho xã hội 

đại chúng, điều này chúng ta phải làm. 

Tử Cống chuộc người mà không nhận tiền, chưa đủ làm tấm gương 

cho thế nhân, cho nên Khổng phu tử trách cứ ông ta. “Phi độc thích kỷ 

chi  hành  dã”,  không  được  tùy  theo  sở  thích  của  mình.  “Tôi  thích  làm 

như  thế  nào”,  không  được  như  vậy,  phải  chú  ý  đến  đại  chúng  xã  hội. 

“Kim Lỗ quốc phú giả quả, nhi bần giả chúng”. Ông nói đến tình hình 

trước  mắt,  xã  hội  nước  Lỗ  nhà  giàu  có  rất  ít,  già  đình  nghèo  khó  lại 

nhiều.  “Thọ  kim  tắc  vi  bất  liêm”,  Tử  Cống  chuộc  người,    nhận  phần 

thưởng của chính phủ cảm thấy mình không liêm khiết, ảnh hưởng này 

quá lớn. “Hà dĩ tương thục hồ”, còn có ai dám đi làm việc chuộc người? 

Bị Tử cống phá hoại. Nói cách khác, cần phải hiểu ý của thánh nhân, Tử 

Cống chuộc người nhất định phải hoan hỷ nhận thưởng của chính phủ. 

Khuyến  khích  người  có  tiền  trong  xã  hội,  chuộc  con  dân  của  đất  nước 

mình đang làm nô lệ bên ngoài trở về, như vậy mới là việc tốt. Hôm nay 

ông  chuộc  người  không  nhận  thưởng,  tưởng  rằng  mình  rất  liêm  khiết, 

còn nhận thưởng là không liêm khiết. Đối với bản thân ông  mà nói thì 

không sao, nhưng đối với toàn thể phong tục xã hội mà nói, thì ông đã 

sai. 

“Tự kim dĩ hậu, bất phục thục nhân, ư chư hầu hĩ”. Chư hầu là chư 

hầu  của  của  nước  khác,  còn  có  ai  đi  chuộc  người?  Do  đây  có  thể  biết, 

tiêu chuẩn đúng và sai của thánh nhân, khác với tiêu chuẩn đúng và sai 

của người bình thường. 

Bên dưới lại đưa ra một ví dụ nữa: “Tử Lộ chửng nhân ư nịch, kỳ 

nhân tạ chi dĩ ngưu, tử Lộ thọ chi. Khổng tử hỷ chi, tự kim Lỗ quốc, đa 

chửng nhân ư nịch hỉ”. Đây là nhãn quang của Khổng phu tử, Tử lộ cũng 

là  học  trò  của  Khổng  phu  tử,  ông  thấy  một  người  rơi  xuống  nước,  sắp 

chết đuối. Ông xuống cứu người này, người này rất cảm kích ông, tặng 

một  con  trâu  để  cảm  ơn,  Tử  lộ  tiếp  nhận.  Tử  lộ  không  cự  tuyệt,  tiếp 

nhận, Khổng phu tử nghe xong rất hoan hỷ. Không phu tử nói, từ nay về 

sau nước Lỗ có rất nhiều xuống nước để cứu những người sắp chết đuối. 

Vì sao vậy? Nhận sự trả ơn của người khác. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



158 

Hai việc này, “tự tục nhãn quan chi, Tử Cống bất thọ kim chi ưu”, 

điều này đáng khen ngợi. “Tử Lộ chi thọ ngưu vi liệt”, người này không 

sánh  bằng  Tử  cống.  Nhưng  “Khổng  tử  tắc  thủ  do,  nhi  truất  tư  yên”. 

Quan niệm của Khổng tử không giống với chúng ta, ông khen ngợi Tử 

lộ. “Do” là tên của Tử Lộ, “Tư” là tên của Tử Cống. Ông khen ngợi Tử 

Lộ, trách cứ Tử Cống. 

“Nãi  tri  nhân  chi vi  thiện,  bất  luận hiện  hành,  nhi  luận  lưu  tệ,  bất 

luận nhất thời, nhi luận cửu viễn, bất luận nhất thân, nhi luận thiên hạ”. 

Ba câu này rất quan trọng! Chúng ta phải ghi nhớ thật kỹ. Chúng ta hành 

thiện, đây là ảnh hưởng của thiện. Phạm vi phải rộng, thời gian phải dài, 

điều thiện này là “thị”, đây là thiện lớn. Nếu phạm vi  ảnh hưởng nhỏ, 

thời gian ảnh hưởng ngắn, đây là thiện nhỏ. Trong đoạn này nói về “thị 

phi”. “Bất luận hiện hành nhi luận lưu tệ”. “Lưu tệ”, nói như hiện nay 

gọi  là  ảnh  hưởng.  “Bất  luận  nhất  thời  nhi  luận  cửu  viễn”,  tuyệt  đối 

không phải nhất thời, thời gian ảnh hưởng của nó rất dài. “Bất luận nhất 

thân  nhi  luận  thiên  hạ”,  lợi  ích  đạt  được  không  chỉ  riêng  mình,  mà  là 

người thiên hạ được lợi ích, cái thiện này là “thị”. 

“Hiện hành tuy thiện, nhi kỳ lưu túc dĩ hại nhân, tắc tợ thiện nhi thật 

phi dã”. Trường hợp của Tử  Cống chính là như vậy, việc thiện ông ta 

làm  hình  như  là  thiện,  nhưng  ông  để  lại  ảnh  hưởng  không  tốt.  Ảnh 

hưởng  này  làm  ảnh  hưởng  rất  nhiều  người  chuộc  người  về  nước.  Trở 

ngại người khác, không phải là hại người ư? Cho nên đây là giống như 

là  thiện  nhưng  thật  không  phải  thiện.  Lý  này  rất  sâu  sắc,  không  nhiều 

người nhận ra điều này, chỉ thánh nhân thấy được. 

“Hiện hành tuy bất thiện, nhi kỳ lưu túc dĩ tế nhân, tắc phi thiện nhi 

thật  thị  dã”.  Tử  Lộ  chính  là  như  vậy,  Tử  Lộ  cứu  một  người,  người  ta 

tặng  ông  một  con  trâu  ông  tiếp  nhận.  Hình  như  là  không  thiện,  nhưng 

ông có thể ảnh hưởng người khác. Khiến những người khác nghe hành 

vi của Tử Lộ, khi thấy người rơi xuống nước, cũng rất dũng cảm xuống 

cứu người. Điều này xem ra như bất thiện, nhưng thực tế nó là thiện. 

“Nhiên  thử  tựu  nhất  tiết,  luận  chi  nhĩ”,  đưa  vấn  đề  này  ra  để  nói. 

“Tha như phi nghĩa chi nghĩa, phi lễ chi lễ, phi tín chi tín, phi từ chi từ, 

giai đương quyết trạch”. Việc đúng và sai quá nhiều, chúng ta cần phải 

hiểu.  Như  thế  nào  gọi  là  “nghĩa”?  Như  thế  nào  gọi  là  “bất  nghĩa”? 

Chúng ta đều phải có năng lực phân biệt. Như thế nào là “lễ”? Như thế 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



159 

nào  là  “tín”?  Như  thế  nào  là  “từ  bi  chân  thành”?  Trong  này,  ví  dụ  có 

người làm việc xấu, làm việc ác, nhất định phải trừng phạt họ, tuyệt đối 

không  thể  tha  thứ.  Có  người  tha  thứ  cho  người  có  tội này,  việc  này  có 

gọi là nghĩa chăng? Nhất định phải quan sát người này, nếu người này 

làm  sai  được  tha  thứ,  trái  lại  gan  họ  càng  lớn,  tương  lai  họ  làm  càng 

nhiều chuyện xấu, khiến rất nhiều người bị hại, vậy tha thứ của quý vị là 

sai  lầm.  Nếu  cảnh  cáo  họ,  trừng  phạt  họ,  về  sau  họ  không  giáo  làm 

những điều phi pháp, đây là việc nghĩa thật sự, gọi là “nghĩa trong phi 

nghĩa”. 

“Lễ‟ là mỗi người đều có, nhưng cần phải có mực thước. Dùng lễ 

phép đối với người là lễ. Nếu cung kính, khen ngợi quá đáng, người này 

dần dần khởi tâm ngạo mạn, đây gọi là “phi lễ”. Trong cuộc sống hằng 

ngày,  chúng  ta  không  thể  không  cẩn  thận,  không  thể  không  tỉ  mỉ.  Chữ 

tín rất quan trọng, nhưng cũng phải xem tình huống. Nếu chú ý niềm tin 

nhỏ, đây là tín, nhưng vì chú ý niềm tin nhỏ nhặt mà mất đi niềm tin lớn, 

như  vậy  là  sai.  Thánh  nhân  chú  ý  niềm  tin  lớn,  đôi  khi  có  thể  bỏ  qua 

niềm tin nhỏ, đây gọi là “tín của phi tín”. 

“Từ”  là  từ  ái,  từ  ái  không  được  quá  đáng,  từ  ái  quá  thường  biến 

thành  không  nhân  từ,  “từ  trong  phi từ”.  Đây  đều  là  nói,  vốn quý vị  rất 

tốt, nhưng dùng phương pháp không thích đáng. Nghĩa là tốt, nhưng áp 

dụng sai. Lễ là tốt, quý vị cũng áp dụng không đúng cách. Chữ tín là tốt, 

quý  vị  cũng  dùng  sai.  Từ  bi  là  tốt,  quý  vị  cũng  đã  dùng  sai.  Nhà  Phật 

thường nói: “từ bi đa họa hại, phương tiện xuất hạ lưu”. Từ bi và phương 

tiện là phương pháp dạy học quan trọng nhất trong Phật giáo. Nhà Phật 

thường nói: “Từ bi vi bổn, phương tiện vi môn”, sao từ bi lại biến thành 

họa hại, phương tiện thành ra hạ lưu? Dùng không được thích hợp. Từ 

của phi từ, phương tiện trong phi phương tiện, dùng sai. 

Đoạn  thứ  năm  nói  về  “thiên  chánh”.  “Hà  vị  thiên  chánh,  tích  Lữ 

Văn Ý Công”, đây là nói Lữ Nguyên. “Sơ từ tướng vị quy cố lý, hải nộ 

ngưỡng chi, như thái sơn bắc đẩu. Hữu nhất hương nhân, túy nhi lị chi, 

Lữ công bất động, vị kỳ bộc viết, túy giả vật dữ giảo dã, bế môn tạ chi. 

Du niên, kỳ nhân phạm tử hình nhập ngục, Lữ công thỉ hối chi viết, sử 

đương thời sảo dữ kế giảo, tống công gia trách trị, khả dĩ tiểu trừng nhi 

đại giới. Ngô đương thời, chỉ dục tồn tâm ư hậu, bất vị dưỡng thành kỳ 

ác, dĩ chí ư thử, thử dĩ thiện tâm, nhi hành ác sự giả dã‟. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



160 

Lữ  Văn  Ý  Công,  Văn  Ý  là  thụy  hiệu,  tên  gọi  là  Nguyên,  Lữ 

Nguyên,  hiệu  là  Phùng  Nguyên.  Ông  người  huyện  Tú  Thủy  tỉnh  Triết 

Giang,  sanh  vào  Anh  Tông  Chính  Thông  triều  nhà  Minh,  từng  làm  Tể 

tướng. Người này rất tốt, là một người tốt, một bậc trưởng giả trung hậu. 

Khi ông từ chức Tể tướng trở về quê, “sơ từ tướng vị”, đây là cáo lão hồi 

hương. Sau khi từ chức trở lại cố hương, khi hoàn hương. Tuy từ chức 

vụ  Tể  tướng,  nhưng  đức  hạnh  và  sự  nghiệp  của  ông,  “hải  nội  ngưỡng 

chi, như thái sơn bắc đẩu”, được đại chúng xã hội tôn kính, ngưỡng mộ 

ông  như  thái  sơn  bắc  đẩu,  đây  là  từ  hình  dung.  Có  lần  ông  gặp  một 

người ở quê, người đồng hương, say rượu đến mắng ông. “Lữ công bất 

động”, nghe người say rượu này chửi mắng, tâm ông bất động. Nói với 

tùy tùng của mình, ông ta say, đừng so đo tính toán làm chi. Không để ý 

đến ông ta, “bế môn tạ chi”. Một năm sau, người này phạm tội tử hình bị 

giam vào ngục. Lữ tiên sinh nghe vậy cảm thấy rất hối hận, ông nói giả 

như năm ngoái khi ông ta say rượu mắng mình, tôi bắt ông ta đưa đến 

quan phủ trị tội. Trừng phạt tội nhỏ này có thể khiến ông ta sanh cảnh 

giác, bây giờ không đến nỗi tạo ra lỗi càng lớn. Ông nói, lúc đó tôi chỉ 

nghĩ đến giữ tâm nhân hậu, không ngờ lại dưỡng thành tội ác cho ông ta, 

như ngày hôm nay. Vấn đề này là thiện tâm đã tạo nên việc ác. 

“Hựu hữu dĩ tâm ác, nhi hành thiện sự giả”, lại nói một trường hợp 

tương phản. “Như mỗ gia đại phú”, có một gia đình giàu có. “Trực tuế 

hoang”, gặp năm mất mùa. “Cùng dân bạch trú, thương túc ư thị”, “túc” 

là lương thực, lúa gạo. Gặp năm mất mùa, người nghèo cướp lương thực 

ban ngày. Gia đình giàu có này, nhà họ có lương thực, người nghèo đến 

nhà họ cướp lương thực. “Cáo tri huyện, huyện bất lý”, nhà giàu này cáo 

trạng  lên  tri  huyện,  quan  huyện  không  để  ý  đến.  “Cùng  nhân  dụ  dị”, 

những người nghèo này đến cướp đoạt càng không coi ai ra gì. “Toại tư 

chấp nhi khốn nhục chi, chúng thỉ định, bất nhiên kỷ loạn hĩ‟. Người nhà 

giàu này không còn cách nào khác, tự thiết hình đường trong nhà mình, 

bắt  những  người  trộm  cắp  này  về  thẩm  phán,  trừng  phạt,  nhờ  vậy  mà 

bình định được chuyện trộm cắp này. Nếu không họ sẽ biến thành bạo 

dân, làm nhiễu loạn trật tự trị an của xã hội. Đây là đưa ra  một trường 

hợp, ông ta dùng ác tâm để làm một việc tốt. 

“Cố thiện giả vi chánh, ác giả vi thiên, nhân giai tri chi”, điều này 

mọi  người  đều  biết.  “Kỳ  dĩ  thiện  tâm,  nhi  hành  ác  sự  giả,  chánh  trung 

Liễu Phàm Tứ Huấn 




161 

thiên dã, dĩ ác tâm, nhi hành thiện sự giả, thiên trung chánh dã, bất khả 

bất  tri  dã”.  Nếu  chưa  hiểu  thấu  triệt  đối  với  chân  tướng  sự  thật  của 

những  đạo  lý  này,  chúng  ta  thường  cho  đây  là  việc  thiện,  nhưng  chưa 

chắc là chân thiện. Cho nên hành thiện phải chú ý rất nhiều điều. 

Đoạn bên dưới nói: “Hà vị bán mãn”, quý vị hành thiện, phải chăng 

công đức của việc thiện này là viên  mãn? Hay chỉ  có  một nữa? “Dịch 

viết,  thiện  bất  tích,  bất  túc  dĩ  thành  danh,  ác  bất  tích,  bất  túc  dĩ  diệt 

thân”. Đây là trích dẫn hai câu trong Kinh Dịch, thiện và ác đều dựa vào 

tích,  báo  ứng  mới  hiện  tiền. “Thư  viết,  thương  tội  quán  doanh”,  đây  là 

một  câu  trong  Kinh  Thư.  Cuối  triều  đại  nhà  Thương  tạo  quá  nhiều  tội 

nghiệp, cho nên Võ Vương khởi nghĩa diệt Ân Thương. 

Bên dưới dùng ví dụ để chứng minh. “Như trữ vật ư khí”, cất giữ đồ 

vật trong khí huyết. “Cần nhi tích chi, tắc  mãn”, chúng ta rất cần  mẫn, 

thường thường tích lũy nó sẽ đầy. “Giải nhi bất tích, tắc bất mãn”, “giải” 

là  giải  đãi,  không  thường  tích  lũy  nó  sẽ  không  đầy.  “Thử  nhất  thuyết 

dã”, đây là một cách nói về “bán thiện” và “mãn thiện”. Cần phải hiểu 

cách nói này, đó nghĩa là cần mà tích, việc thiện của quý vị là viên mãn. 

Nếu như giải đãi, đôi lúc phải làm một chút việc thiện, không để tâm vào 

việc  lợi  ích  tất  cả  chúng  sanh,  việc  thiện  này  là  bán  thiện,  không được 

viên mãn, đây là một cách nói. 

Bên dưới lại đưa ra thêm một cách nói nữa, ông đưa ra một ví dụ: 

“Tích hữu mỗ thị nữ nhập tự”. Ngày xưa có một cô con gái của gia đình 

nọ đến chùa. “Dục thí nhi vô tài, chỉ hữu tiền nhị văn, quyên nhi dữ chi, 

chủ tịch giả thân vi sám hối”. Đây là một cô gái nghèo, trên người chỉ có 

hai đồng bạc, cô ta cúng dường hai đồng bạc này cho chùa. Trụ trì của 

chùa, “chủ tịch” là hòa thượng trụ trì, đích thân đến tụng kinh sám hối 

cho cô ta. “Cập hậu nhập cung phú quý, huề  số  thiên kim, nhập tự  xả 

chi”. Mấy năm sau, cô gái này được tuyển vào cung làm phi tần, hưởng 

thụ phú quý của nhân gian. Cô ta mang “số thiên kim nhập tự xả chi”, 

lần này cô ta đến chùa đại khái là để hoàn nguyện. Lúc trẻ thường đến 

chùa này thắp hương cầu nguyện, đời này quả nhiên được phú quý. Lần 

này đến chùa thắp hương, đem theo rất nhiều tài vật để bố thí. “Chủ tăng 

duy linh kỳ đồ, hồi hướng nhi dĩ”, vị hòa thượng trụ trì không đích thân 

hồi  hướng  cho  cô  ta,  chỉ  bảo  đệ  tử  thay  mình  hồi  hướng  cho  cô  ta  mà 

thôi. “Nhân vấn viết”, cô gái này hỏi. “Ngô tiền thí tiền nhị văn, sư thân 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



162 

vi sám hối”. Cô ta nói, lúc tôi còn trẻ đến đây, tôi bố thí hai đồng bạc, 

thầy lại đích thân sám hối cho tôi. “Kim thí số thiên kim, nhi sư bất hồi 

hướng, hà dã”. Hôm nay tôi đến đây, mang theo mấy ngàn lạng bạc để 

cúng dường, nhưng thầy không hồi hướng cho tôi, như vậy là vì sao? 

“Viết”, hòa thượng nói rằng: “Tiền giả vật tuy bạc, nhi thí tâm thậm 

chân, phi lão tăng thân sám, bất túc báo đức. Kim vật tuy hậu, nhi thí 

tâm, nhược bất tiền nhật chi thiết”. Trước đây cô đến chùa thắp hương 

lạy Phật cúng dường hai đồng bạc, nhưng tâm cô chân thành. Tôi không 

đích thân sám hối, không thể báo đáo đức của cô. Hôm nay tuy cô đem 

rất nhiều tài vật đến cúng dường, nhưng tâm cô không chân thành khẩn 

thiết như trước đây. “Linh nhân đại sám túc hỉ”, tôi để đệ tử mình thay 

tôi sám hối cho cô là được. Chúng ta cần suy nghĩ tường tận điều này. 

“Thử  thiên  kim  vi  bán,  nhi  nhị  văn vi  mãn  dã”.  Việc  thiện  này  là 

chân tâm, bố thí tuy ít nhưng phước thiện mà cô đạt được là viên mãn. 

Không thành tâm, khi cô ta làm phi tần_Tục ngữ thường nói làm được 

nương nương, không sao tránh khỏi mang theo tập khí cống cao ngã mạn 

của người phú quý, đức của cô bị tổn giảm. Lúc này cô đến lễ Phật, tiền 

hô hậu ủng, không phải một lần. Trên thực tế, phước mà cô tu mới một 

nửa thiện mà thôi. 

Bên dưới Liễu Phàm tiên sinh lại kể một câu chuyện: “Chung ly thọ 

đan ư Lữ tổ”. Hán Chung Ly là một trong tám vị tiên, ông muốn độ Lữ 

Động  Tân,  dạy  Lữ  Động  Tân  “điểm  thiết  vi  kim,  khả  dĩ  tế  thế”.  Nếu 

muốn cứu người cùng khổ cần phải có tiền, ông có một chiêu pháp thuật 

có thể “hóa sắt thành vàng”. “Lữ vấn viết, chung biến phủ”, tôi biến sắt 

thành vàng, có bị hoàn nguyên chăng, vàng có biến thành sắt lại chăng? 

Hán  Chung  Ly  nói:  “Viết,  ngũ  bách  niên  hậu,  đương  phục  bản  chất”, 

ông ta nói 500 năm sau sẽ bị hoàn nguyên. “Lữ viết, như thử tắc hại, ngũ 

bách niên hậu nhân hỉ, ngô bất nguyện vi dã”, tôi không làm việc này, 

không cần. “Viết”, Hán Chung Ly nói: “Tu tiên yếu tích, tam thiên kiếp 

hạnh,  nhữ  thử  nhất  ngôn,  tam  thiên  kiếp  hạnh  dĩ  mãn  hỉ,  thử  hựu  nhất 

thuyết  dã”.  Ông  nói  về  “bán”  và  “mãn”  đã  đưa  ra  ba  trường  hợp  để 

chứng minh, ba cách nói. Chúng ta phải suy nghĩ tường tận, chúng ta tu 

thiện  tích  đức,  rốt  cuộc  thiện  của  mình  là  mãn  thiện  hay  là  bán  thiện? 

Hiện  tại  chúng  ta  được  quả  báo  là  viên  mãn  hay  là  có  khiếm  khuyết? 

“Bán” nghĩa là khiếm khuyết, chúng ta không thể không hiểu điều này. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



163 

Người học Phật, thông thường bản chất đều tốt, tâm đều thiện, thật 

đáng tiếc, họ không có trí tuệ này, không có kiến thức này. Cho nên trên 

phương pháp và lý luận đều có sai lệch, vì thế tu thiện thường đạt được 

quả báo không viên mãn, đạo lý chính là như vậy. Chúng ta không đọc 

những  cuốn  sách  này  làm  sao  có  thể  nghĩ  đến  được?  Hy  vọng  sau  khi 

chúng  ta  học  xong,  kiểm  điểm  lại  xem  hành  vi  tạo  tác  trong  cuộc  đời 

mình, đáng được quả báo như thế nào. 

Thôi, hôm nay chúng ta tạm dừng tại đây. 

Hết tập 15 

Liễu Phàm Tứ Huấn 

Tập 16 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:19.04.2001 

Địa điểm: Đài Truyền Hình Phụng Hoàng 

Thâm Quyến_Trung Quốc 

 

Chư vị đồng học, xin chào mọi người! 

Chúng ta xem tiếp một đoạn sau cùng về “bán mãn”. “Hựu vi thiện, 

nhi  tâm  bất  trước  thiện,  tắc  tùy  sở  thành  tựu,  giai  đắc  viên  mãn.  Tâm 

trước ư thiện, tuy chung thân cần lợi, chỉ ư bán thiện nhi dĩ. Thí như dĩ 

tài tế nhân, nội bất kiến kỷ, ngoại bất kiến nhân, trung bất kiến sở thí chi 

vật,  thị  vi  tam  luân  thể  không,  thị  vi  nhất  tâm  thanh  tịnh.  Tắc  đẩu  sửu 

khả dĩ, chủng vô nhai chi phước. Nhất văn khả dĩ, tiêu thiên kiếp chi tội. 

Thảng thử tâm vị vọng, tuy hoàng kim vạn dật, phước bất  mãn dã, thử 

hựu nhất thuyết dã”. 

“Bán mãn” nói đến đoạn này mới xem là rốt ráo, nhưng vấn đề này 

không phải phàm phu có thể làm được. Do đây có thể thấy, chúng ta nói 

bán  hay  mãn,  bán  mãn  vẫn  có  cấp  bậc,  không  thể  nhất  loạt  như  nhau. 

Nếu dùng tiêu chuẩn ở đây, những gì ở trước nói về mãn đều là bán, đều 

không phải viên mãn thật sự. Đến “tam luân thể không” mới thật sự viên 

mãn. Ai có thể làm được “tam luân thể không”? Pháp thân Bồ Tát mới 

có thể làm được. Không những lục đạo chúng sanh không làm được, mà 

Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát trong tứ thánh pháp giới cũng không làm 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



164 

được, vì sao vậy? Vì con người không thể vô tâm. Nói cách khác, họ có 

vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước,  không  thích  hợp  với  tiêu  chuẩn  này. 

Khi  nào  đoạn  tận vọng  tưởng phân biệt  chấp  trước,  mới  đạt  được  tiêu 

chuẩn này, tiêu chuẩn này là tiêu chuẩn của pháp thân Bồ Tát, chúng ta 

cần phải biết, biết  mới  có lợi ích, lợi ích gì? Hành thiện không tự thấy 

đầy  đủ,  có  lợi  ích  này.  Bất  luận  tích  bao  nhiêu  công  đức,  trong  lòng 

mình luôn cảm thấy chưa đủ nhiều, vẫn còn rất ít, như vậy rất tốt. Không 

tự thấy vừa lòng mới siêng năng nỗ lực cần cầu tu thiện. Hiểu được đạo 

lý này,  mới biết thiện hạnh của Chư Phật Bồ Tát niệm niệm viên  mãn. 

Bất  luận  họ  tu  điều  thiện  là  lớn  hay  nhỏ,  tất  cả  đều  viên  mãn.  Vì  sao 

vậy? Vì họ không có vọng tâm, họ dùng chân tâm, dùng bản tánh, chân 

tâm bản tánh là viên mãn. Dùng chân tâm bản tánh làm việc, không có gì 

mà không viên mãn, đạo lý là như vậy. Đây là nguyên nhân vì sao chúng 

ta  phải  học  Phật,  vì  sao  phải  phát  nguyện  làm  Phật.  Bây  giờ  chúng  ta 

giải thích sơ lược đoạn văn này. 

“Vi  thiện  nhi  tâm  bất  trước  thiện”,  không  có  phân  biệt,  không  có 

chấp trước. “Tắc tùy sở thành tựu, giai đắc viên mãn”, đều là viên mãn, 

đều là  mãn thiện. Nếu tâm chấp trước vào điều thiện, “tuy chung thân 

cần  lợi,  chỉ  ư  bán  thiện  nhi  dĩ”,  nếu  chấp  trước  vào  tướng  tu  thiện,  dù 

suốt  đời  cần  mẫn  phấn  đấu  tích  tu,  vẫn  là  bán  thiện  mà  thôi.  Nguyên 

nhân  vì  sao?  Vì  trong  thiện  tâm  có  xen  tạp,  trong  tâm  có  chấp  trước 

chính  là  xen  tạp,  xen  tạp  sự  bất  thiện,  cho  nên  công  đức  thiện  không 

thuần, chỉ đạt được bán thiện mà thôi. 

Bên dưới đưa ra một ví dụ để chứng minh. “Thí như dĩ tài tế nhân”, 

tu tài bố thí, phải “nội bất kiến kỷ”. Sau khi tu bố thí tài vật, không chấp 

trước có cái tôi. Tôi có thể bố thí, tôi dùng bao nhiêu tài vật để bố thí, 

như  vậy  là  chấp  trước  có  cái  “tôi”.  Tâm  như  vậy  không  chân,  không 

thuần.  “Ngoại  bất  kiến  nhân”,  cũng  không  để  người  mình  bố  thí  trong 

lòng. Tôi có thể bố thí, họ nhận tôi bố thí, ta vĩnh viễn không quên điều 

mình làm. Đây chính là vọng tưởng phân biệt chấp trước, làm phá hoại 

tâm thuần thiện của mình. Cần phải “trung bất kiến sở thí chi vật”, quý 

vị bố thí bao nhiêu tiền tài đừng so đo tính toán, thường hành bố thí. Nếu 

thường cảm thấy tôi bố thí, người đó nhận bố thí của tôi, tôi bố thí bao 

nhiêu  tài  vật.  Tâm  hành  bố  thí  như  vậy,  dù  bố  thí  suốt  đời  cũng  chỉ  là 

bán thiện. Phải như thế nào mới là “mãn thiện”? 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



165 

Ở  Singapore  có  một  vị  cư  sĩ  tên  là  Hứa  Triết,  bây  giờ  rất  nhiều 

người biết đến bà. Chúng tôi đến phỏng vấn bà, có làm thành CD, bây 

giờ cùng lưu thông cùng các CD khác của chúng tôi trên khắp thế giới. 

Năm nay bà 102 tuổi, suốt đời tu bố thí, bố thí của bà là mãn thiện. Tài 

vật bà bố thí không nhiều, nhưng ngày nào cũng làm, không có lúc nào 

nghỉ  ngơi,  bà  được  quả  báo  mãn  thiện.  Mọi  người  thấy  vậy,  vô  cùng 

ngưỡng  mộ. 102 tuổi, thân  thể  mạnh khỏe, không hề  có bệnh hoạn gì. 

Tôi quan sát tỉ mỉ, bà chỉ rụng một cái răng, tình trạng thể năng của bà 

như người ba bốn mươi tuổi vậy. Bà thường nói, chúng ta phải trường 

thọ,  chúng  ta  đừng  già,  chúng  ta  không  được  bệnh.  Suối  đời  bà  chưa 

từng sanh bệnh, sống đến 102 tuổi, tinh thần bảo mãn. Ngày ngày phục 

vụ cho những người già, người bệnh, phục vụ này chính là bố thí. Ngoại 

tài bố thí, nội tài bố thí, quả thật bà đã đạt được “tam luân thể không”. 

Bà  không biết  đến  cái  tôi,  bà  cũng  không để  người  mình  bố  thí,  người 

nhận ân huệ của mình trong tâm, không có. Tâm địa bà trống trải, sạch 

sẽ. Cũng không nghĩ đến, hôm nay mình làm bao nhiêu việc thiện, làm 

bao nhiêu việc tốt, không có ý niệm này. Bà thật sự làm được tam luân 

thể không, nên quả báo của bà rất thù thắng, không ai có thể sánh được, 

tâm địa chân thành thanh tịnh từ bi. Như trong Pháp Bảo Đàn nói: “bổn 

lai vô nhất vật, hà xứ nhạ trần ai”. 

Ba  năm nay tôi  ở  Singapore, tôi đưa ra trường hợp của cư sĩ  Hứa 

Triết, là hiện thân thuyết pháp, quý vị có tin chăng? Phải chăng quý vị 

rất ngưỡng mộ? Ngưỡng mộ thì cần phải học! Chúng ta xả phải xả cho 

triệt  để.  Có  rất  nhiều  người  không  hiểu  đạo  lý  này,  không  hiểu  chân 

tướng sự thật, không dám xả, cho rằng vì sao? Tôi đều bố thí hết, xả bỏ 

hết, ngày mai tôi phải như thế nào? Ai chịu bố thí cho tôi? Cho nên mỗi 

niệm họ không quên cái “tôi”, không dám buông bỏ. Buông bỏ thì buông 

bỏ,  nhưng  chỉ  buông  bỏ  một  nửa,  còn  một  nửa  kia  vĩnh  viễn  không 

buông  được.  Do  đó  thiện  họ  tu  được  chỉ  có  bán  thiện,  không  thể  đạt 

được  viên  mãn.  Quả  báo  của  họ  chỉ  đạt  được  một  nửa,  không  thể  đạt 

được viên mãn. Vấn đề này chúng ta không thể không tư duy tường tận, 

nếu không hiểu thấu triệt đạo lý này, ta hành thiện không triệt để. Muốn 

cầu quả báo viên mãn, đó là điều không thể. 

Trong tất cả kinh luận, Đức Phật thường dạy chúng ta, của cải trong 

đời của một người từ đâu mà có? Của cải ta đạt được là quả báo, có quả 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



166 

tất phải có nhân, nhân của tài phú là gì? Là do tài bố thí, càng thí càng 

nhiều. Không phải nói, tôi bố thí, sau khi tôi bố thí của cải này, sau đó 

không có thu hoạch, như vậy không được. Bố thí là trồng nhân, “trồng 

dưa  được  dưa,  trồng  đậu  được  đậu”.  Nếu  trồng  nhiều,  nhất  định  thu 

hoạch  được  nhiều,  đây  là  đạo  lý  nhất  định.  Cho  nên  người  càng  bố  thí 

tài, người này càng phát tài, tài nguyên của họ đến cuồn cuộn không dứt, 

nhưng tâm phải chân thành. 

Tôi bố thí không phải vì cầu phát tài mà muốn bố thí, nếu như cầu 

phát tài mà hành bố thí, đây là nhân địa không chân, có phát tài chăng? 

Phát, nhưng không nhiều, nhiều hơn một chút so với thứ ta bố thí ra, vì 

sao vậy? Thêm một chút lợi tức. Nếu không có ý niệm vì phát tài mà bố 

thí  tài,  thì  của  cải đó  không  thể  đo  lường,  của  cải  này  sẽ  nhiều vô  tận. 

Của  cải  đến,  của  cải  này  không  phải  hưởng  thụ  riêng  mình,  nhất  định 

phải đem của cải này cứu tế cho tất cả chúng sanh khổ nạn. Như vậy quả 

cáo của công đức này ngày càng thù thắng, quả báo tuyệt đối không phải 

ở nhân gian, nhân gian không có phước báo lớn như thế. Quả báo ở cõi 

trời, quả báo ở thế giới Hoa Tạng, quả báo ở thế giới Cực Lạc. Cho nên 

ta phải hiểu, phải biết cách làm. Bố thí pháp được thông minh trí tuệ, bố 

thí  vô  úy  được  mạnh  khỏe  sống  lâu.  Của  cải,  thông  minh,  mạnh  khỏe 

trường  thọ  đều  là  quả  báo.  Nếu  không  hiểu  cách  tu  nhân,  nếu  nhân 

không thuần, nếu nhân không chánh, làm sao đạt được quả báo này? 

Trong  chư  vị  đồng  tu,  những  lời  này  chúng  ta  không  được  miễn 

cưỡng  khuyên  người  khác.  Miễn  cưỡng  khuyên  người  khác,  người  ta 

còn cho rằng mình có ý đồ. Chúng ta khuyên họ tu tài bố thí, họ tưởng 

rằng  ông  thầy  này  tham  tài,  ông  ta  có  ý  đồ  muốn  tiền  của  tôi,  không 

được  nói!  Chỉ  có  lúc  giảng  kinh  thuyết  pháp  giải  thích  thêm  một  vài 

điều, để họ nghe được tự mình giác ngộ. Tôi không cần tiền của người 

khác, nếu nói tôi dùng tâm gạt tiền của quý vị. Không sai, quý vị đã tu 

bố  thí,  quý  vị  sẽ  được  phước,  còn  tôi  phải  gặp  nạn.  Tôi  gạt  người,  tạo 

nghiệp, tôi phải bị đọa lạc, sao tôi có thể làm điều này? Tôi khuyên quý 

vị,  tôi  phải  làm  triệt  để  hơn  quý  vị,  cho  nên  quả  báo  tôi  đạt  được  viên 

mãn hơn quý vị. Của cải viên mãn, sự viên mãn này không phải nói tôi 

có  rất  nhiều  tài  phú,  không  phải  vậy.  Mỗi  ngày  tôi  sống  không  thiếu 

thốn, đây chính là viên mãn. Quý vị có tài sản vạn ức, mỗi ngày quý vị 

cũng là ngày ba bữa cơm, đêm ngủ sáu giờ, bất qúa cũng chỉ là như vậy 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



167 

mà thôi. Tôi không có đồng nào, mỗi ngày cũng không thiếu bữa cơm 

nào, đêm về cũng ngủ rất ngon, không có khác gì với quý vị. Phải hiểu 

đạo  lý  này,  phước  này  chính  là  “mãn”.  Thân  thể  mạnh  khỏe  sống  lâu, 

không  có  bệnh  khổ,  không  có  phiền  não,  không  có  ưu  tư,  không  có 

vướng bận. Đây thật sự là phước đức viên mãn. 

Tôi  tiếp  xúc  Phật  pháp,  tu  học  Phật  pháp  đến  nay  là  tròn  50  năm. 

Trong 50 năm này, tôi được thầy dạy bảo, để tôi phá mê sanh tín, tiếp 

theo là y giáo phụng hành. Khi mới tiếp xúc, thầy nói với tôi tu học Phật 

pháp  là  hưởng  thụ  cao  nhất  của  đời  người,  tôi  thật  sự  đạt  được,  thầy 

không gạt tôi, tôi cảm kích vô cùng. Trong đời tôi, nếu không gặp được 

pháp môn này, tôi biết đời này sẽ sống rất đau khổ, cũng không sống đến 

ngày  hôm  nay.  Không  cần  tính  đến  thọ  mạng,  dài  hay  ngắn  đều  như 

nhau, nhưng khác biệt giữa vui và khổ quá lớn. Sự khác biệt của quả báo 

sau khi chết, điều đó rất khó tưởng tượng. Gặp Phật pháp, mang đến cho 

tôi  cuộc  sống  hạnh  phúc  mỹ  mãn.  Đem  đến  cho  đời  sau,  tôi  tin  phước 

báo nhất định hơn hẳn đời này rất nhiều lần. Nhất định phải hiểu đạo lý 

này, phải thấu hiểu chân tướng sự thật. 

“Tam luân thể không” rất quan trọng, dù làm nhiều việc thiện đến 

đâu cũng đừng để trong lòng. Đôi lúc người khác nhắc đến, trong lòng 

nghĩ  lại  có  điều  này,  không  ai  nhắc  đến  thì  không  hề  nhớ,  như  vậy  là 

đúng.  Đạo  đức  cơ  bản  của  nó  là  “nhất  tâm  thanh  tịnh”.  Chúng  ta  học 

Tịnh độ tông, tu học chủ yếu của Tịnh độ chính là câu này. Trong Kinh 

Di  Đà  nói:  “nhất  tâm  bất  loạn”,  đây  là  mục  tiêu  tu  học  chính  yếu  của 

người  học  Tịnh  độ.  “Nhất  tâm”  là  chân  tâm,  trong  nhất  tâm  không  có 

giới hạn, cho nên là khắp hư không biến pháp giới. Như vậy dù một chút 

việc thiện cũng lớn giống như tâm lượng chúng ta vậy. 

Cho  nên “đẩu  sửu  khả  dĩ  chủng  vô nhai  chi  phước”,  một  đấu  gạo 

không nhiều, nhưng bố thí một đấu gạo trồng được phước báo vô lượng 

vô biên. Vì sao vậy? Vì ta dùng nhất tâm thanh tịnh bố thí, là do bố thí 

mà  không  chấp  tướng,  cho  nên  phước  báo  lớn  như  thế.  Con  người  đạt 

đến  không  chấp  tướng,  chính  là  Bồ  Tát,  không  phải  phàm  phu.  Trong 

Kinh  Kim  Cang  nói:  “vô  ngã  tướng,  vô  nhân  tướng,  vô  chúng  sanh 

tướng,  vô  thọ  giả  tướng”,  người  này  là  Bồ  Tát.  Nếu  người  này  chấp 

tướng, trong kinh nói: “hữu ngã tướng, hữu nhân tướng, hữu chúng sanh 

tướng, hữu thọ giả tướng”, tức không phải  Bồ Tát. Sự khác nhau giữa 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



168 

Bồ  Tát  và  không  phải  Bồ  Tát,  Kinh  Kim  Cang  đưa  ra  tiêu  chuẩn  quá 

hay. Trong tâm còn có ta, còn có người, còn có thị phi, đó là phàm phu, 

không  phải  Bồ  Tát.  Còn  như  trong  tâm  không  có  ta,  cũng  không  có 

người,  cũng  không  có  chúng  sanh,  cũng  không  có  thọ  giả_thọ  giả  là 

quan niệm về thời gian, quá khứ, hiện tại, vị lai đều không có. Phân biệt 

chấp trước này đều không còn nữa, người này là Bồ Tát. Người này bố 

thí một đấu gạo, phước báo là vô lượng vô biên, bố thí một đồng tiền có 

thể  “tiêu  ngàn  kiếp  tội”.  Chúng  ta  phải  tinh  tấn  nỗ  lực  nâng  cao  cảnh 

giới  của  mình,  cảnh  giới  càng  cao  càng  dễ  tu  phước.  Muốn  nâng  cao 

cảnh giới phải bắt đầu từ việc đoạn ác, phải đoạn ác thật triệt để. Thông 

thường chúng ta đều hạ thủ công phu ở đây, nhưng vẫn chưa được triệt 

để. Họ có đoạn, nhưng đoạn không sạch, do đó quả báo không thù thắng. 

Hứa triết đã đoạn tận, cho nên quả báo thù thắng, quả báo viên mãn. 

Mấy  câu  sau  cùng  nói:  “Thảng  thử  tâm  vị  vọng”,  nghĩa  là  không 

quên cái tôi, cũng không quên người, cũng không quên những việc tốt 

mình đã làm. “Tuy hoàng kim vạn dật”, tức là nói quý vị bố thí tiền tài 

rất  nhiều.  “Phước  bất  mãn  dã”,  chỉ  được  bán  phước,  không  được  mãn 

phước.  “Thử  hựu  nhất  thuyết  dã”,  đối  với  “bán” và  “mãn”  Liễu  Phàm 

tiên sinh nói rất nhiều, chúng ta phải biết tu phước báo viên mãn. 

Tiếp  theo  nói  với  chúng  ta  “hà  vị  đại  tiểu”,  như  thế  nào  là  phước 

lớn? Như thế nào là phước nhỏ? “Tích Vệ Trọng Đạt vi quản chức”, Vệ 

Trọng  Đạt  hình  như  là  người  thời  nhà  Tống,  câu  chuyện  về  ông  trong 

trước tác của cổ nhân trích dẫn rất nhiều. Do đây có thể biết, ông đúng là 

một người có thật, không phải là hư cấu. “Quản chức” là nhậm chức tại 

Viện hàn lâm, chức vị chắc cũng không lớn. “Bị nhiếp chí minh ty”, câu 

này là nói ông bị tiểu quỷ dẫn đến âm tào địa phủ. “Chủ  giả  mệnh lại, 

trình  thiện  ác  nhị  lục”,  bị  quỷ  bắt  đi.  “Chủ  giả”  là  Vua  Diêm  La,  Vua 

Diêm  La_“lại”  là  phán  quan,  kêu  phán  quan  đem  sổ  thiện  ác  của  Vệ 

Trọng Đạt. Ông ta làm ác hay làm thiện, ở âm gian đều ghi chép lại, tức 

là nói đều lưu lại tài liệu, lấy tư liệu về ông ta ra xem. “Thử chí”, khi đưa 

đến. “Tắc ác lục doanh đình, kỳ thiện lục nhất trục”, Vệ Trọng Đạt suốt 

đời tạo việc ác, tư liệu về việc ác đầy khắp mặt đất, đều là tạo ác. Còn 

điều thiện, thiện chỉ có một quyển, quá ít. “Cẩn như trước nhi dĩ”, “như 

trước” tức giống như đôi đũa chúng ta ăn rất nhỏ, cuốn lại một quyển. 

Vua Diêm La thấy vậy, được, đem đến cân thử xem. “Sách xứng xưng 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



169 

chi, tắc doanh đình giả phản khinh, nhi như trước giả phản trọng”. Khi 

cân thử, sổ ghi tội ác sắp đầy khắp phòng lại nhẹ, còn một quyển sổ ghi 

việc  thiện  rất  mỏng,  giống  như  một  tờ  giấy  cuốn  lại  vậy  lại  nặng  hơn. 

“Trọng Đạt viết”, Vệ Trọng Đạt nói: “Mỗ niên vị tứ thập”, ông chưa đến 

40 tuổi. “An đắc quá ác, như thị đa hồ”, tôi làm sao có nhiều tội ác đến 

vậy? 

“Viết”,  Vua  Diêm  La  nói:  “Nhất  niệm  bất  chánh  tức  thị,  bất  đãi 

phạm  dã.  Nhân  vấn  trục  tâm,  sở  thư  hà  sự”.  Trong  đời  ông  tạo  ác  quá 

nhiều, khởi một ác niệm, âm gian liền đem sổ thiện ác, ghi vào một tội 

trong sổ ác, không đợi đến ngươi phạm. Nếu như phạm, đó là đại ác, còn 

ý niệm vừa mới khởi đó là ác nhỏ. Sổ ghi chép về điều ác nhỏ lớn đầy 

khắp  mặt  đất,  nên  mới  có  nhiều  như  vậy.  Khởi  tâm  động  niệm  không 

được  không  cẩn  thận.  Ông  ta  lại  hỏi,  ông  nói  thiện  trong  quyển  đó  là 

những  gì?  Quý  vị  ghi  gì  trong  đó? Vua  Diêm  La  nói:  “Viết,  triều  đình 

thưởng  hưng  đại  công”,  triều  đình  muốn  làm  một  công  trình  lớn.  “Tu 

tam sơn thạch kiều”, trong thành Phúc Châu có ba ngọn núi, trong chú 

giải  có,  đó  là  Cửu  Tiên  Sơn,  Mân  Sơn,  Việt  Vương  Sơn,  nên  gọi  là 

“Tam  sơn”,  muốn  làm  một  cây  thạch  kiều  trong  Tam  sơn  này.  “Quân 

thượng sớ gián chi, thử sớ cảo dã”, ngươi từng thượng sớ kiến nghị lên 

hoàng đế, đừng làm công trình này, khổ dân tổn tài. Vì công trình này 

không cần thiết, không phải cần phải làm, có thể không cần làm. 

“Trọng Đạt viết, mỗ tuy ngôn, triều đình bất tùng, ư sự vô bổ, nhi 

năng hữu như thị chi lực”. Tôi  có kiến nghi như vậy thật, nhưng triều 

đình  không  tiếp  nhận  ý  kiến,  Tam  Sơn  thạch  kiều  vẫn  làm.  Bản  tấu 

chương của tôi vẫn có sức  mạnh lớn đến thế ư? Vua Diêm La nói với 

ông ta: “Viết, triều đình tuy bất tùng, quân chi nhất niệm, dĩ tại vạn dân, 

hướng sử thính tùng, thiện lực cánh đại hĩ”. Điểm này chúng ta phải suy 

nghĩ tường tận, vì một niệm của ông ta không phải vì bản thân, là vì tất 

cả nhân dân. Chính phủ muốn làm công trình này, tiền này là do trăm họ 

nộp thuế, là tiền mồ hôi nước mắt của biết bao nhân dân vất vả mới có. 

Lúc không phải việc cấp thiết, triều đình đã sử dụng nó, dùng tiền không 

thỏa  đáng,  cho  nên  ông  ta  đứng  ra  can  gián.  Tâm  của  ông  là  nghĩ  cho 

nhân dân, thiện này rất lớn. Nếu triều đình tiếp thu ý kiến, thiện của ông 

càng  lớn.  Tuy  không  tiếp  thu,  nhưng  tâm  ông  là  vì  nước  vì  dân,  thiện 

này rất lớn. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



170 

Bên dưới tổng kết: “Cố chí tại thiên hạ quốc gia, tắc thiện tuy thiểu 

nhi đại. Cẩu tại nhất thân, tuy đa diệc tiểu”. Nếu chỉ để ý đến lợi ích cá 

nhân  và  gia  đình  mình,  dù  làm  nhiều  đến  đâu,  làm  việc  lớn  đến  mấy 

cũng là thiện nhỏ. Đạo lý này như trong Phật pháp nói: “cảnh tùy tâm 

chuyển”, chúng ta nhất định phải giữ tâm vì chúng sanh. Cảnh giới ta vì 

chúng sanh càng lớn, thì sức mạnh của thiện càng lớn. Mỗi niệm của tôi 

vì thành phố Thâm Quyến này, thiện này rất lớn, thành phố Thâm Quyến 

có  hơn  400  vạn  cư  dân,  hôm  nay  tôi  thấy  trên  báo  viết.  Nếu  bao  gồm 

những  người  đến  kinh  doanh  ở  đây,  những  người  du  lịch  không  phải 

định cư, nhân khẩu lên đến 700 vạn.  Chúng ta giữ tâm, niệm niệm nghĩ 

đến phúc lợi cho 700 vạn dân, thiện này rất lớn. Nhưng nếu ta nghĩ cho 

toàn thể tỉnh Quảng Đông, nghĩ cho cả đất nước, nghĩ cho toàn thế giới, 

thiện này càng không thể tưởng tượng. Nhưng nếu so với pháp thân Bồ 

Tát, thiện lớn của chúng, thiện vì nghĩ cho nhân dân trên toàn thế giới, 

chỉ là một nửa vẫn chưa viên mãn. Vì sao vậy? Vì pháp thân đại sĩ khởi 

tâm động niệm là  tận hư không biến pháp giới, không phải vì  một thế 

giới,  không  phải  vì  một  tinh  cầu.  Chúng  ta  nói  hệ  thái dương,  hệ  ngân 

hà, không phải, như vậy vẫn còn nhỏ. Pháp thân Bồ Tát khởi thân động 

niệm là vì tận hư không biến pháp giới, cho nên một chút thiện của họ 

đều không thể nghĩ bàn, đều vô lượng vô biên. Đạo lý và chân tướng sự 

thật  này,  chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu.  Làm  sao  để  học  cổ  thánh  tiên 

hiền, Chư Phật Bồ Tát tu tập tích lũy đại thiện. 

Đoạn sau cùng nói đến “nan dị”. “Hà vị nan dị”, nói đến điều này 

Liễu Phàm tiên sinh trích dẫn công phu tu tâm dưỡng tánh mà Nho giáo 

nói. “Tiên Nho vị khắc kỷ, tu tùng nan khắc xứ, khắc tương khứ. Phu tử 

luận vi nhân, diệc viết tiên nan”. Trước tiên phải bắt  đầu từ khó, dễ tự 

nhiên đều làm được.  Ông nói, ngày xưa Nho giáo chú trọng công phu 

khắc kỷ_ “Khắc kỷ” là khắc phục tập khí phiền não của mình. Bắt đầu 

làm từ đâu? Phải bắt đầu khắc phục từ chỗ khó khắc phục nhất. 

Ví như con người chúng ta, có người tham tài, yêu tài. Có người háo 

sắc, tham sắc. Có người háo danh, tham danh, tập khí phiền não của mỗi 

người  không  giống  nhau.  Làm  sao  để  khắc  phục  tập  khí,  khuyết  điểm 

của  mình?  Tập  khí  của  mình  điều  gì  nặng  nhất.  Ví  dụ  chúng  ta  xem 

trọng của cải nhất, ý niệm tập khí phiền não về tham  tài nặng nhất. Ta 

phải bắt đầu hạ thủ từ điều này, những điều khác đều dễ hơn. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



171 

“Phu  tử  luận  vi  nhân”,  Khổng  lão phu  tử  nói đến “vi nhân”,  cũng 

nói đến “tiên nan”. Hay nói cách khác, làm sao có thể làm được nhân, 

cũng cần phải hạ công phu từ chỗ khó, khó ở đâu? Khó ở chỗ ta muốn 

làm một người có đức hạnh, cần phải khắc phục tự tư tự lợi, có tự tự tự 

lợi, khó! Có tự tự tự lợi, nhân không có. Chữ “nhân” này, văn tự này là 

một phù hiệu, quý vị xem phù hiệu này như thế nào. Một bên là “nhân”, 

một bên là „nhị”, đây là chữ hội ý. Dạy chúng ta từ nơi phù hiệu này để 

lãnh  hội  ý  nghĩa  của  nó,  phải  làm  được  tự  tha  không  hai.  “Những  gì 

mình không muốn, đừng đem cho người khác”, đây là ý của chữ nhân. 

Nghĩ đến người khác lập tức nghĩ đến mình, nghĩ đến mình lập tức nghĩ 

đến  người  khác,  đây  gọi  là  nhân.  Trong  Phật  pháp  nói:  “tự  tha  không 

hai”, tự tha là một không phải hai. Hay nói cách khác, nếu chúng ta có tư 

tâm, có tự tư tự lợi, chữ “nhân” này liền không có. Cho nên xưng Bồ Tát 

là  “nhân  giả”,  trong  kinh  luận  Phật  pháp,  Phật  thường  xưng  Bồ  Tát  là 

nhân giả. Nhân giả là Bồ Tát, không có tự tư tự lợi. Ở trước có đưa ra ví 

dụ với quý vị, trong Kinh Kim Cang nói: “vô ngã tướng, vô nhân tướng, 

vô  chúng  sanh  tướng,  vô  thọ  giả  tướng”.  Hạng  người  này  là  nhân  giả, 

tiêu chuẩn này rất cao. Cho nên Phu tử nói: “tiên nan”, khắc phục ý niệm 

tự tự tự lợi của chính mình rất khó, phải hạ thủ từ đây. Phật pháp nói vô 

ngã, phải hạ thủ từ “vô ngã tướng”. 

Bên dưới Liễu Phàm tiên sinh đưa ra một ví dụ, đương nhiên mấy ví 

dụ này chưa đạt đến tiêu chuẩn Phu tử nói về nhân, tiêu chuẩn này quá 

cao,  đây  là  tiêu  chuẩn  của  thánh  nhân,  là  tiêu  chuẩn  của  Phật  Bồ  Tát, 

không phải phàm nhân. Bây giờ chúng ta bỏ qua điều này, chúng ta xem 

đến phàm nhân. 

“Tất như Giang Tây Thư Ông”, ở Giang Tây có Thư tiên sinh. “Xả 

nhị niên, cẩn đắc chi thúc tu, đại thường quan ngân, nhi toàn nhân phu 

phụ”.  Có  một  cặp  vợ  chồng  rất  nghèo,  thiếu  thuế  của  quốc  gia,  không 

thể nộp hết thuế, họ gặp được Thư tiên sinh. Thư tiên sinh cũng không 

đơn giản, ông là một người dạy học, thầy giáo dạy tư thục. Hai năm có 

được một ít tiền học phí của học sinh, nghĩa là một ít tiền lương, không 

nhiều. Ông gặp những người nghèo khổ, không thể nộp được tiền thuế, 

chúng ta gọi là tiền phạt, ông đem tất cả ra nộp thay, bảo toàn cho cặp 

vợ  chồng  này.  Điều  này  không  đơn  giản!  Người  có  tiền  làm  việc  này 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



172 

không khó, ông không có tiền, thu nhập hai năm trong việc dạy học vất 

vả, ông đều giúp người khác. 

Câu chuyện thứ hai. “Dữ Hàm Đan Trương Ông”, Trương tiên sinh 

ở Hàm Đan. “Xả thập niên sở tích chi tiền đại hoàn thục ngân, nhi hoạt 

nhân thê tử”. Ông cũng gặp một gia đình rất đáng thương, đem tiền bạc 

tích lũy mười năm giúp người khác trả hết tiền chuộc, giúp đỡ cho gia 

đình này. “Giai sở vị, nan xả xứ năng xả dã”, điều này không phải người 

bình thường có thể làm được. “Nhược trấn Giang Cận Ông, tuy niên lảo 

vô tử, bất nhẫn dĩ ấu nữ vi thiếp, nhi hoàn chi lân”. Đây là một người lân 

cận, thấy ông lớn tuổi không có con, đưa con gái mình đến cho ông làm 

thiếp, cô gái còn rất trẻ, ông không nỡ đành trả cô ta về. 

“Thử nan nhẫn xứ năng nhẫn dã, cố thiên hàng chi phước diệc hậu. 

Phàm hữu tài hữu thế giả, kỳ lập đức giai dị”, làm việc tốt dễ. “Dị nhi 

bất vi, thị vi tự bạo”, không có chí tiến thủ, bỏ qua cơ hội tu phước tích 

thiện tích đức, họ không chịu làm, nếu họ làm thì quá dễ. “Bần tiện tác 

phú giai nan, nan nhi năng vi, tư khả quý nhĩ”. Nghèo khó làm được mới 

đáng quý. Đưa ra ví dụ đều rất nghèo cùng, trong xã hội không có tiền 

tài, không có địa vị. Nhưng thấy người khác có việc cấp thiết, họ không 

suy  nghĩ  gì  thêm,  đem  tất  cả  tài  sản  tích  trữ  của  mình  ra  giúp  người 

khác, giải quyết khó khăn cho người khác, đây là khó mà làm được mới 

đáng quý! Cho nên quả báo của họ rất sâu dày. Nhưng chúng ta cần phải 

biết, lúc họ làm điều này chỉ biết giúp người khác giải quyết khó khăn, 

không hề nghĩ đến quả báo của mình. Nếu nghĩ đến quả báo của mình, 

có thể họ không làm. 

Đọc xong tám đoạn văn này, chúng ta nhất định phải biết, tự tư tự 

lợi, danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần, tham sân si mạn, 16 chữ này 

cần phải khắc phục. Không khắc phục được 16 chữ này, đời này chúng 

ta đoạn ác, ác đoạn không triệt để. Tu thiện, thiện tu không được viên 

mãn,  chỉ  làm  được  những  việc  thiện  nhỏ,  hoặc  bán  thiện,  có  được  quả 

báo  ở  đời  sau.  Chỉ  có  đại  thiện,  mãn  thiện  mới  có  thể  thay  đổi  nghiệp 

báo  của  mình.  Như  Liễu  Phàm  tiên  sinh  ông  thực  hành  việc  thiện,  và 

thay đổi vận mệnh của mình. Có rất nhiều người tu thiện tích đức, nhưng 

vẫn bị vận mệnh xuay chuyển, không thay đổi được vận mệnh, chính là 

vì nguyên nhân này. Họ đoạn ác chưa triệt để, tu thiện chưa viên  mãn, 

đạo lý là như vậy. Nếu học Phật, mục đích học Phật là muốn khai ngộ, là 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



173 

cầu minh tâm kiến tánh, cầu vãng sanh Tịnh độ. Nếu không khắc phục 

16 chữ này, 16 chữ này tạo thành chướng ngại nghiêm trọng. Không chỉ 

chướng ngại minh tâm kiến tánh, mà nó còn chướng ngại sự đại triệt đại 

ngộ. Không chỉ như vậy, mà chúng ta cầu vãng sanh thế giới tây phương 

Cực Lạc, cũng bị nó chướng ngại, chúng ta không thể không biết. Vì thế 

người niệm Phạt nhiều, nhưng người vãng sanh lại ít, nguyên nhân ở đâu 

chúng ta đã biết. 

Hôm nay chúng ta tạm dừng tại đây. 



Hết tập 16 





Liễu Phàm Tứ Huấn 

Tập 17 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:19.04.2001 

Địa điểm: Đài Truyền Hình Phụng Hoàng 

Thâm Quyến_Trung Quốc 

 

Chư vị đồng học, xin chào mọi người! 

Mời xem tiếp đoạn sau cùng: Phương pháp thích thiện. “Tùy duyên 

tế chúng, kỳ loại chí phồn, ước ngôn kỳ cương, đại ước hữu thập”. Đây 

là  Liễu  Phàm  tiên  sinh  dạy  chúng  ta,  trong  cuộc  sống  hằng  ngày  phải 

biết tùy duyên, tận lực đi hành thiện. Việc thiện là những gì? Ông đưa ra 

mười ví dụ. 

“Đệ nhất dữ nhân vi thiện, đệ nhị ái kính tồn tâm, đệ tam thành nhân 

chi  mỹ,  đệ  tứ  khuyến  nhân  vi  thiện,  đệ  ngũ  cứu  nhân nguy  cấp,  đệ  lục 

hưng kiến đại lợi, đệ thất xả tài tác phức, đệ bát hộ trì chánh pháp, đệ 

cửu kính trọng tôn trưởng, đệ thập ái tích vật mạng”. 

Sau khi chúng ta đọc mười điều này, suy nghĩ tận tường quả thật rất 

cần  thiết.  Mười  điều  này  trong  xã  hội  hiện  nay,  có  thể  nói  là  thiếu  sót 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



174 

trầm  trọng,  vì  thế  xã  hội  động  loạn  bất  an,  nhân  tâm  hoang  mang,  quả 

thật có đạo lý. Mười điều này giúp ích rất lớn cho chúng ta. 

Bên dưới Liễu Phàm tiên sinh nói rõ từng điều cho chúng ta, trước 

tiên là nói “dữ nhân vi thiện”. “Hà vị dữ nhân vi thiện”, ông đưa ra một 

trường hợp ngày xưa. “Tích Thuấn tại Lôi Trạch, kiến ngư giả giai thủ, 

thâm đàm hậu trạch, nhi lão nịch tắc ngư ư, cấp lưu thiển than chi trung, 

trắc nhiên ai chi, vãng nhi ngư yên”. Đây là nói Vua Thuấn, Đại Thuấn 

lúc  còn  trẻ.  “Lôi  Trạch”  là  tên  cái  hồ,  bên  bờ  hồ  ở  Sơn  Đông,  đương 

nhiên người đánh cá rất nhiều. “Ngư giả” chính là người đánh cá, những 

người này trẻ tuổi sức mạnh đều chọn những nơi tốt để bắt cá. Nhưng 

những người già yếu không thể tranh được với họ, chỉ đành đến nơi bờ 

sông cạn, nước chảy xiết, là nơi cá không nhiều, không dễ bắt được cá. 

Thuấn  thấy  thế  sanh  tâm  xót  thương,  đây  là  người  trẻ  tuổi  hiếp  đáp 

người già, có lỗi với người lớn tuổi, ông ta như thế nào? Ông ta cũng đi 

bắt  cá,  ông  ta  cũng  đi.  Lấy  thân  mình  làm  gương,  làm  tấm  gương  cho 

người khác noi theo. 

“Kiến tranh giả, giai nặc kỳ quá nhi bất đàm. Kiến hữu nhường giả, 

tắc  du  dương  nhi  thủ  pháp  chi”,  phương  pháp  này  rất  hay!  Thấy  mọi 

người tranh dành nhau bắt cá, không nhường nhau. Ông không nói gì, 

không nói lỗi lầm của họ. Đôi lúc thấy có người nhường nhịn lẫn nhau, 

ông  liền  lớn  tiếng  khen  ngợi.  “Kỳ  niên”,  một  năm  sau.  “Giai  dĩ  thâm 

đàm hậu trạch, tương nhường hĩ”, một năm sau, do Thuấn cảm hóa, mọi 

người đều nhường nhịn lẫn nhau. 

“Phu  dĩ  Thuấn  chi  minh  triết,  khởi  bất  năng,  xuất  bất  ngôn  giáo 

chúng nhân tai, nãi bất dĩ ngôn giáo, nhi dĩ thân chuyển chi, thử lương 

công khổ tâm dã”. Thuấn quả thật có đại trí tuệ, vì sao ông không dùng 

ngôn giáo để dạy đại chúng, mà dùng thân thể hành động của mình để 

làm gương cho mọi người? Đạo lý trong này chúng ta phải suy nghĩ thật 

nhiều. Ngôn giáo không bằng thân giáo, nếu dạy người khác làm mà tự 

mình không làm được, như vậy không ai tin. Đặc biệt là xã hội hiện nay, 

tập khí tham sân si của mọi người, ô nhiễm so với cổ nhân không chỉ là 

gấp mười lần, 100 lần. Vào thời đại đó, chúng ta có thể nói là nếp sống 

của nhân dân khá thuần hậu. Phương pháp của Thuấn,  một năm  có thể 

nhận  được  hiệu  quả.  Ngày  nay  chúng  ta  học  theo  tinh  thần  của  Đại 

Thuấn, nếu áp dụng phương pháp “lấy thân làm gương” của Đại Thuấn, 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



175 

một  năm  không  thu  được  hiệu  quả,  ít  nhất  phải  mười  năm.  Nếu  mười 

năm  thu  được  hiệu  quả,  đó  là  điều  rất  may  mắn.  Mười  năm  không  có 

hiệu quả, hai mươi năm, ba mươi năm, bốn mươi năm, kiên nhẫn duy trì, 

nhất định có thể cảm hóa được chúng sanh. Đây là lấy từ bi của Thuấn, 

dùng phương tiện thiện xảo của Thuấn, làm ví dụ. 

Bên dưới nói: “Ngô bối xứ mạt thế”. “Mạt thế”, trong Phật pháp gọi 

là thời kỳ mạt pháp. Pháp vận của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, chúng ta 

thấy trong kinh điển nói là 12 ngàn năm. 1000 năm đầu tiên gọi là thời 

kỳ chánh pháp, 1000 năm thứ hai gọi là thời kỳ tượng pháp, tượng pháp 

giống  như đã  biến  chất.  Mười  ngàn  năm  về  sau  đều  gọi  là  thời  kỳ  mạt 

pháp, hiện nay thời kỳ mạt pháp đã qua 1000 năm. Liễu Phàm tiên sinh 

là người thời nhà Minh, nhà Minh đã là thời kỳ mạt pháp. Lúc này nhân 

tâm dần dần suy thoái, không còn thuần hậu như trước. Đây là đặc biệt 

nhắc nhở, chúng ta hiện tại đang sống trong thời mạt thế. 

“Vật  dĩ  kỷ  chi  trường,  nhi  cái  nhân.  Vật  dĩ  kỷ  chi  thiện,  nhi  hình 

nhân. Vật dĩ kỷ chi đa năng, nhi khốn nhân”. Đây là Liễu Phàm tiên sinh 

khuyên chúng ta, trong mười ngàn năm thời mạt thế đừng lấy sở trường 

của mình áp đảo người khác. Người khác có điều bất thiện, trong xã hội 

hiện nay người làm điều bất thiện rất nhiều. Bản thân chúng ta tuy hành 

thiện,  tuyệt  đối  không  được  dùng  thiện  để  so  sánh,  tính  toán  với  họ, 

không  được.  Người  khác  năng  lực  không  bằng  tôi,  không  được  đem 

năng lực của mình để làm khó người khác. 

Đạo  tràng  này  của  chúng  tôi  có  một  pháp  sư  tên  là  Ngộ  Thiên, 

người này rất có năng lực. Trước đây khi quản trưởng Hàn còn tại thế 

thường nói với tôi, một mình Ngộ Thiên có thể làm việc của năm người. 

Nhưng không thể chung sống với người khác, sống với ai cũng không 

được. Tôi cũng tìm giúp cô ta vài chỗ ở nhưng đều không ở được, không 

chung sống được với người khác. Sau cùng tôi đưa cô ta đến núi Đồ Văn 

Ba, để cô ta đến chăm nom bên đó. Tôi đổi tên cho cô ta_quản trưởng 

đặt tên cho cô ta là Ngộ Thiên, là thiên của đại thiên thế giới. Hình trạng 

của  chữ  thiên  đó  giống  như  một  bảo  kiếm,  luôn  đâm  bị  thương  người 

khác.  Cho  nên  tôi  nghĩ  cái  tên  này  không  hay,  tôi  đổi  tên  cô  ta  thành 

khiêm của khiêm tốn, để cô ta học khiêm tốn, học nhẫn nhường. Cô ta ở 

trên núi hơn 1 năm, không tệ, đúng là ngày ngày đều tự kiểm điểm. Sau 

cùng cô ta hiểu, biết vì sao mình không chung sống hòa thuận với người 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



176 

khác. Chính là tốc độ làm việc của cô ta quá nhanh, siêng năng có trách 

nhiệm,  nhìn  thấy  người  khác  không  vừa  mắt.  Đây  chính  là  người  cảm 

thấy  mình  đa  năng  nên  làm  khó  người  khác,  cho  nên  người  khác  đều 

không thích cô ta. Khi nhận ra được khuyết điểm của mình,  mọi người 

đều thích, đều khen ngợi cô ta, đều thích chung sống cùng cô ta. 

Con người quý ở chỗ tự biết mình, nhất định phải biết khuyết điểm 

của mình ở đâu, sau đó sửa đổi khuyết điểm của mình là được, đó mới là 

thiện nhân thật sự. 

“Thu liễm tài trí, nhược vô nhược hư, kiến nhân quá thất, thả hàm 

dung nhi yểm phú chi. Nhất tắc linh kỳ khả cải, nhất tắc linh kỳ, hữu sở 

cố kỵ, nhi bất cảm túng”. Đây là dạy chúng ta thái độ bình thường xử sự 

đối nhân tiếp vật. Bản thân có tài trí, nhất định phải thu liễm, phải biết 

cách thúc liễm. Có tài phải thường nghĩ mình không có tài, đây là thật. 

Mặc dù chúng ta có tài trí, so với cổ thánh tiên hiền thì chúng ta thua xa, 

căn bản không xứng. Chút tài trí nhỏ nhoi này có đáng là gì? Người bây 

giờ  hơi  có  một  chút  năng  lực,  liền  cảm  thấy  “đáng  để kiêu  ngạo”,  như 

vậy là sai. Khởi ý niệm “đáng để kiêu ngạo”, đức hạnh của mình bị hủy 

diệt hoàn toàn, đây là lỗi lầm rất lớn. Nhất định phải thúc liễm, phải rất 

mực khiêm tốn. Thấy lỗi lầm của người khác nhất định phải bao dung, 

phải che đậy, gọi là “ẩn ác dương thiện”. Giáo huấn của cổ nhân là chân 

lý, chúng ta đối với người như vậy là “nhất tắc linh kỳ khả cải”. Khiến 

họ dần dần giác ngộ, dần dần quay đầu, cho họ cơ hội sửa đổi. Nhất tắc 

là  nói  cho  họ  biết  có  điều  cấm  kỵ,  họ  làm  ác  không  phải  người  khác 

không  biết.  Họ  biết  nhưng  không  nói  ra,  mà  bao  dung  họ,  dễ  khiến  họ 

sanh tâm hổ thẹn, không dám phóng túng. Đây là thái độ tốt để đối nhân 

xử thế. 

“Kiến nhân hữu vi trường khả thủ, tiểu thiện khả lục, phiên nhiên xả 

kỷ  nhi  tùng  chi”.  Đây  là  bí  quyết  tùy  duyên  độ  chúng,  người  ta  có  sở 

trường rất nhỏ, việc thiện rất nhỏ. Chúng ta thấy vậy, có thể bỏ đi lập 

trường  của  mình,  toàn  tâm  toàn  lực  giúp  họ.  Như  vậy  việc  thiện  của 

mình còn lớn hơn họ, làm còn tốt hơn họ. Ta tạm thời buông bỏ để tùy 

thuận  theo  họ,  khiến  họ  sanh  tâm  hoan  hỷ,  giúp  họ,  thành  tựu  họ,  như 

vậy mới thật sự là cùng người làm thiện. 

“Thả vi diễm xưng, nhi quảng thuật chi”, “diễm xưng” là mỹ xưng, 

tán  thán,  khiến  điều  thiện  của  họ  ngày  ngày  tăng  trưởng.  “Phàm  nhật 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



177 

dụng  gián,  phát  nhất  ngôn,  hành  nhất  sự,  toàn  bất  vi  tự  kỷ  khởi  niệm, 

toàn thị vi vật lập tắc”. Như thế nào gọi là “vi vật lập tắc”? Nếu chúng ta 

nói “người”, phạm vi  của người có hạn. “Vật”, vật có thể  bao gồm cả 

người, ngày nay chúng ta nói “động vật”, động vật có thể bao gồm cả 

con người, nhưng nói “người” không bao gồm động vật. Cho nên nghĩa 

của “vật”, rộng hơn rất nhiều so với nghĩa của “người”. Không những là 

làm  mô  phạm  cho  tất  cả  mọi  người_  “tắc”  chính  là  mô  phạm,  chính  là 

tấm gương. Làm một tấm gương tốt, phải làm gương tốt cho tất cả chúng 

sanh. “Tất cả chúng sanh”, phạm vi bao gồm rất rộng rãi. 

“Thử, thiên hạ vi công chi độ dã”, ngày nay chúng ta phải sửa đổi, 

nói tu thiện, nói tích thiện, nhất định phải hiểu đạo lý này, phải bắt đầu 

từ  chỗ  mở  rộng  tâm  lượng.  Khởi  tâm  động  niệm  đừng  vì  mình,  hãy  vì 

thiên hạ, vì thế giới, vì xã hội, vì chúng sanh, tuyệt đối không có ý niệm 

cho riêng mình. Người này được gọi là “đại nhân”, đây thật sự là “thiên 

hạ là của chung”. 

Đoạn thứ hai nói “hà vị ái kính tồn tâm”, điều này rất quan trọng! 

Xã  hội  hiện nay  của  chúng  ta,  nói  thật  chính  là  thiếu lòng  yêu  thương, 

người bây giờ hầu như quên đi như thế nào gọi là lòng yêu thương, điều 

này thật đáng lo ngại. Trong Phật pháp nói: “từ bi vi bổn, phương tiện vi 

môn”, từ bi nghĩa là lòng yêu thương. 

Năm nay là năm 2001, năm mới chúng tôi ở Singapore, theo thường 

lệ chúng tôi tổ chức buổi tiệc tối ấm áp năm Thiên Hỷ. Tôi nghĩ đến tiệc 

năm nay tôi tặng quà gì cho mọi người? Nghĩ đến khắp nơi trong xã hội 

hiện nay không có lòng yêu thương, tôi liền viết một chữ “yêu”, photo ra 

2 vạn tờ tặng lòng yêu thương đến toàn thế giới. Trang gốc tặng cho thủ 

tướng Ngô Tác Đông của Singapore, tặng lòng yêu thương đến toàn thế 

giới. Có người đồng tu đem chữ này tặng khắp nơi, tôi nghe thế rất hoan 

hỷ. 

Tôi  biết  đã  tặng  cho  ba  vị  tổng  thống,  tổng  thống  Nạp  Đan  của 

Singapore, tặng cho tổng thống Ngõa Tư Đức của Indonesia, cũng tặng 

một  trang  cho  tổng  thống  Bush  của  nước  Mỹ.  Tặng  lòng  yêu  thương 

khắp  nơi  nhắc  nhở  mọi  người  yêu  thương  rất  quan  trọng.  Chỉ  có  chân 

thành yêu thương người khác, yêu thương tất cả chúng sanh, thế giới này 

của chúng ta mới có thể an định, mới có thể hòa bình, nhân dân mới có 

thể sống cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



178 

Chúng ta xem đoạn văn bên dưới: “Quân tử dữ tiểu nhân, tựu hình 

tích quan, thường dị tướng hổn”. Thế gian này như thế nào gọi là quân 

tử? Như thế nào gọi là tiểu nhân? Nếu xem trên phương diện hình tướng 

rất  khó  nhận  ra.  “Duy  nhất  điểm  tồn  tâm  xứ,  tắc  thiện  ác  huyền  tuyệt, 

phán nhiên như, hắc bạch chi tương phản”. Nếu từ trên phương diện giữ 

tâm mà nói, quân tử và tiểu nhân hoàn toàn khác nhau. Về hình tướng rất 

khó phân biệt, nhưng chổ giữ tâm rõ ràng minh bạch, giống như đen và 

trắng vậy, tuyệt đối không lẫn lộn. “Cố viết, quân tử sở dĩ dị ư nhân giả, 

dĩ kỳ tồn tâm dã”, giữ tâm không giống nhau. “Quân tử sở tồn chi tâm, 

chỉ thị ái nhân kính nhân chi tâm”. Điều này chúng ta cần phải biết, đại 

thánh đại hiền, chư Phật Bồ Tát có gì khác với chúng ta? Nếu nhìn trong 

cuộc sống hằng ngày, nói thật thì không có gì khác, chỉ có giữ tâm khác 

nhau. Chư Phật Bồ Tát đại thánh đại hiền, họ giữ tâm kính yêu, kính yêu 

chân  thành,  kính  yêu  bình  đẳng.  Lòng  yêu  thương  của  Phật  Bồ  Tát  là 

biến hư không pháp giới. 

Văn bên dưới nói: “Cái nhân hữu thân sơ quý tiện, hữu trí ngu hiền 

bất tiếu, vạn phẩm bất tề, giai ngô đồng bào, giai ngô nhất thể”, ai có thể 

hiểu được đạo lý này? Vì sao nhân gian “vạn phẩm bất tề?” Đây là tập 

khí  ô  nhiễm  bất  đồng,  tập  tánh không  giống  nhau.  Tập  tánh  từ  đâu  mà 

có? Do thiện ác tâm hành từ vô lượng kiếp biến hiện ra, Phật pháp gọi là 

“nghiệp  lực”,  nghiệp  lực  không  giống  nhau,  cho  nên  mới  có  sự  khác 

nhau giữa hiền và ngu. Nhưng phải biết, những người này với chúng ta 

là nhất thể. 

“Giai ngô đồng bào”, điều này nếu như không phải đại thánh nhân 

dạy  chúng  ta,  chúng  ta  không  thể  nào  lãnh  hội  được.  Trong  Dị_Hệ  Từ 

Truyện Khổng tử nói: “Người sống theo loại, vật phân theo đàn”. Lại nói 

với chúng ta “tinh khí là vật, du hồn là biến”. Những câu này đều nói rõ 

với chúng ta về nguồn gốc của vạn vật, nguồn gốc của sanh mạng, cho 

đến  nguồn  gốc  của  tộc  loại,  đây  là  Nho  giáo  nói.  Đạo  giáo  cũng  nói 

“thiên địa với tôi đồng căn, vạn vật và tôi là nhất thể”. Cách nói và ngôn 

từ không giống nhau, nhưng ý nghĩa tương đồng. Nhà Phật nói “duy tâm 

sở hiện, duy thức sở biến”. Quý vị xem cách nói của ba nhà Nho Thích 

Đạo,  nói  về  nguồn  gốc  của  vũ  trụ,  nguồn  gốc  của  sinh  mạng,  vạn  vật 

phẩm loại khác nhau, hình thành như thế nào, những câu này đều nói rất 

rõ ràng minh bạch. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



179 

Tôi học Phật bao nhiêu năm nay, đã quy nạp giáo huấn của Phật Bồ 

Tát và Thánh hiền thành hai câu: “Tâm tánh huyễn hóa hư không pháp 

giới”,  hư  không  pháp  giới  từ  đâu  đến?  Do  tâm  tánh  huyễn  hóa,  trong 

Kinh Kim Cang nói: “nhất thiết hữu vi pháp, như mộng huyễn bào ảnh”. 

“Căn  thân  ảnh  hiện  quốc  độ  chúng  sanh”,  thân  thể  này  của  chúng 

ta_quốc  độ,  ngày  nay  gọi  là  tinh  cầu  giữa  vũ  trụ,  cho  đến  tất  cả  chúng 

sanh và thân căn của chúng ta là một không phải hai. Cho nên tâm tánh 

hư không pháp giới nhất như, sắc thân, quốc độ, chúng sanh bất nhị. Do 

đó  kính  yêu  vạn  vật  là  thật  sự  biết  thương  yêu  mình,  biết  thương  yêu 

mình  ngày  nay  có  mấy  người  hiểu  được?  Con  người  phải  biết  thương 

yêu  mình,  muốn  thương  yêu  mình  phải  yêu  thương  tất  cả  chúng  sanh. 

Thật sự lãnh hội được “vạn vật không giống nhau, đều là đồng bào của 

tôi, đều là nhất thể với tôi”, câu này rất quan trọng! 

“Thục phi đương kính ái giả”, ai không phải đối tượng kính yêu của 

chúng ta? “Ái kính chúng sanh, tức thị  ái kính thánh hiền, năng thông 

chúng nhân chi chí, tức thị thông thánh hiền chi chí. Hà giả, thánh hiền 

chi chí, bản dục tư thế tư nhân, các đắc kỳ sở”. Chúng ta từ những điều 

này để lãnh hội đạo lớn của thánh hiền. Có thể “yêu kính mọi người”, 

Liễu  Phàm  tiên  sinh  nói  chính  là  “yêu  kính  thánh  hiền”,  chính  là  yêu 

kính  Phật  Bồ  Tát,  tôi  nói  một  cách  thân  thiết  hơn,  chính  là  “biết  yêu 

thương mình”. 

“Năng thông thánh hiền chi chí”, “thông” là hiểu rõ, thông đạt thấu 

triệt. “Có thể hiểu thấu chí của  mọi người” chính là “thông đạt chí của 

thánh  hiền”.  “Chí  của  mọi  người”  là  gì?  Đều  hy  vọng  đạt  được  cuộc 

sống  hạnh  phúc  viên  mãn,  bất  luận  là  người  xưa  hay  người  bây  giờ, 

chúng ta hay người phương tây. Đích thực không kể quốc gia nào, dân 

tộc  nào,  tôn  giáo  nào,  có  ai  không  hy  vọng  mình  được  hạnh  phúc  mỹ 

mãn? Chí của thánh hiền cũng như vậy, các bậc đại thánh hiền họ chỉ có 

một nguyện vọng, đó chính là hy vọng thế giới này, mỗi người đều được 

hạnh phúc mỹ mãn. 

Cổ  thánh  tiên  hiền_chúng  ta  xem  giáo  huấn  của  Phật  Bồ  Tát,  lại 

quan sát tường tận kinh điển của các tôn giáo trong thế  gian. Tôi xem 

qua  rất  nhiều,  thần  thánh  mà  họ  sùng  bái,  giáo  chủ  sáng  lập  Tôn  giáo, 

không ai không hy vọng mong cầu giúp chúng sanh trong thế gian này, 

đều  được  sống  cuộc  đời  hạnh  phúc  viên  mãn.  Chẳng  những  đời  này 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



180 

được lợi ích, lợi ích đời sau càng thù thắng hơn. Các Tôn giáo khác đời 

sau sanh lên cõi trời, Phật giáo khuyên người vãng sanh Cực Lạc. Đây là 

chí của thánh hiền. 

“Ngô  hợp  ái  hợp  kính,  nhi  an  nhất  thế  chi  nhân,  tức  thị  vi  thánh 

hiền, nhi an chi dã”. Câu này nói rất hay, chí của thánh hiền cần chúng ta 

phổ biến, cần chúng ta thực hành. Chúng ta nhất định phải hiểu “hợp ái 

hợp kính”, hợp với ai? Hợp với sự kính yêu của Chư Phật Bồ Tát, hợp 

với  sự  kính  yêu  của  các  bậc  thánh  hiền,  hợp  với  sự  kính  yêu  của  thần 

minh các Tôn giáo, để  làm “an đời sống của con người”. Người trong 

thế  gian  hiện  nay,  chúng  ta  toàn  tâm  toàn  lực  giúp  họ,  đây  chính  là  vì 

thánh hiền mà an dân. 

Những năm lại đây, tôi tiếp xúc với rất nhiều lãnh tụ  tôn giáo trên 

thế giới, tôi thảo luận với họ về “thần yêu thế nhân”, điều này trong Tôn 

giáo  thường  nói.  Thần  ở  đâu?  Thần  yêu  thế  nhân  như  thế  nào?  Người 

trong  thế  gian  hiện  nay  khổ  như  thế,  suy  nghĩ  tường  tận  câu  này  quá 

trống rỗng, quá trừu tượng. Chúng ta phải suy nghĩ lại, thần yêu thế nhân 

như  thế  nào?  Tôi  là  tín  đồ  của  tôn  giáo,  tôi  nhận  tình  yêu  thương  của 

thần, thần yêu tôi. Tôi phải đem tình yêu thương của thần đối với tôi, từ 

trong tâm tôi tiếp tục mở rộng ra để yêu thương thế nhân. Tôi biểu trưng 

cho  thần  yêu  thương  thế  nhân,  như  vậy  mới  có  thể  thực  hiện  thần  yêu 

thương thế nhân. Nếu tôi không phát tâm biểu trưng thần yêu thương thế 

nhân, thần yêu thương thế nhân vĩnh viễn là nói suông, vĩnh viễn là một 

danh từ trừu tượng. Họ nghe cách nói của tôi cũng gật đầu đồng ý. 

Tôi  nói  Phật  đại  từ  đại  bi,  đại  từ  đại  bi  của  Phật  ở  đâu?  Đức  Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  lìa  thế  gian  chúng  ta  đã  3000  năm,  nếu  nói  lúc  ngài 

còn tại thế rất đại từ đại bi, chúng ta còn có thể nói được. Nhưng bây giờ 

ngài không còn tại thế, vậy đại từ đại bi của ngài ở đâu? Cho nên học trò 

của ngài, đệ tử của ngài, chúng ta đã nhận từ bi của Phật, chúng ta nhận 

bằng cách nào? Tiếp nhận từ trong kinh điển, mỗi ngày đọc kinh, nghiên 

cứu kinh điển, y giáo phụng hành, chúng ta đạt được từ bi của Phật gia 

hộ, gia trì bảo hộ. Chúng ta đạt được từ nội tâm của mình, đem tâm từ bi 

của Phật biến thành tâm từ bi của mình, để đối đãi với tất cả chúng sanh, 

thực hành đại từ đại bi của Phật Bồ Tát, cần chúng ta thực hành! 

Chúng ta thấy Bồ Tát Quán Thế Âm, tuyệt đối không phải khẩn cầu 

Bồ  Tát  Quán  Thế  Âm  từ  bi  với  con,  đây  là  điều  không  thể.  Tượng  Bồ 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



181 

Tát nặn bằng đất khắc bằng gỗ, vẽ bằng tranh làm sao họ gia hộ quý vị 

được? Có câu: “Bồ Tát bằng đất qua sông, tự thân khó an toàn”. Chúng 

ta phải phát triển rộng rãi tâm hành cứu khổ cứu nạn đại từ đại bi của Bồ 

Tát Quán Thế Âm. Thấy Bồ Tát Quán Thế Âm liền nghĩ đến tôi chính là 

Bồ Tát Quán Thế Âm, tôi học tập Bồ Tát Quán Thế Âm, tôi noi theo Bồ 

Tát Quán Thế Âm, ý nghĩa chính là như vậy. Đây là chân lý dạy học của 

Phật pháp, cần phải hiểu. Tôi không làm Bồ Tát Quán Thế Âm, tạo một 

tượng  Bồ  Tát  Quán  Thế  Âm  cho  rằng  đó  là  Bồ  Tát  thật  sự,  sai  hoàn 

toàn! 

Ở đây nói về mười loại thiện, giữ tâm yêu kính là nền tảng. Không 

giữ tâm yêu kính, mười điều còn lại đều không làm được. Làm chín điều 

đó đều là thiện giả, không phải thiện thật. Ở trước Liễu Phàm tiên sinh 

nói với chúng ta tám điều, đó là giả không phải thật, đó là cong không 

phải  thẳng,  đó  là  một  nửa  không  phải  viên  mãn,  đó  là  nhỏ  không  phải 

lớn. Cho nên mấu chốt ở chổ giữ tâm, giữ tâm nhất định là vô tư vô ngã, 

chân thành bình đẳng yêu kính tất cả chúng sanh. Đạo lớn của Chư Phật 

Bồ Tát, chư vị thánh hiền, chúng ta đạt được chân truyền. Chân truyền 

chính là lòng yêu thương chân thành. 

Đoạn thứ ba. “Hà vị thành nhân chi mỹ”. Trước tiên ông đưa ra một 

ví dụ. “Ngọc chi tại thạch”, “ngọc” người thế gian đều rất quý trọng nó. 

Chúng ta thích ngọc, người phương tây thích kim cương. Ngọc và kim 

cương  khi  chưa  khai  thác,  “để  trịch  tắc  ngõa  lịch”,  đó  là  một  viên  đá, 

không  khác  gì  miếng  gạch,  không  đáng  một  đồng.  “Truy  trác  tắc  khuê 

chương”, trải qua  sự  mài dũa nó biến thành bảo vật. “Quý chương” là 

ngọc khí, mọi người đều thích. 

“Cố phàm kiến nhân, hành nhất thiện sự, hoặc kỳ nhân chí khả thủ, 

nhi tư khả tiến, giai tu dụ dịch, nhi thành tựu chi”. Chúng ta thấy một 

người làm việc thiện, việc thiện này có thể thành tựu. Nhìn thấy người 

này rất có chí hướng, thiên bẩm rất tốt, khiêm tốn, cung kính có thể tiếp 

thu giáo huấn của người khác, người như vậy chính là nhân tài. Chúng ta 

phải  hiểu  biết  về  nhân  tài,  phải  yêu  nhân  tài,  phải  quý  trọng  nhân  tài, 

phải thành tựu nhân tài. Đây là việc thiện lớn nhất trong các việc thiện, 

công đức lớn nhất trong công đức tích lũy được, chúng ta phải hiểu. Chí 

hướng người này đáng khen, tố chất rất đáng quý, chúng ta cần phải giúp 

họ. “Dụ dịch” là giúp đữ họ, khuyến khích  họ, nâng đỡ họ. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



182 

“Hoặc vi chi tưởng tá, hoặc vi chi duy trì, hoặc vi bạch kỳ vu, nhi 

phân  kỳ  báng,  vụ  sử  chi  thành  lập,  nhi  hậu  dĩ”.  Người  thiện  không  dễ 

sinh tồn trong xã hội này! Vì sao vậy? Người thiện nhất định đối lập với 

người  bất  thiện,  không  phải  người  thiện  muốn  đối  lập  với  người  bất 

thiện,  không  phải  vậy.  Người  thiện  có  thể  bao  dung  người  bất  thiện, 

nhưng người bất thiện không thể bao dung người thiện, cho nên người 

bất  thiện  đối  lập  với  người  thiện.  Sự  đối  lập  này  đương  nhiên  không 

tránh  khỏi  sự  ngộ  nhận,  hủy  báng,  thậm  chí  là  hãm  hại,  khiến  người 

thiện này không có chổ đứng trong xã hội. Điều này rất bi ai! 

Chúng ta biết, phát hiện có những điều này, “vi bạch kỳ vu”, chúng 

ta phải nghĩ cách giúp họ, thậm chí thay họ nói rõ sự thật này, làm giảm 

nhẹ sự hủy báng của người khác đối với họ. Cổ nhân gọi là chia sẽ sự 

hủy  báng,  “phân  kỳ  báng”,  điều  này  bậc  chí  sĩ  có  đạo  đức  mới  có  thể 

làm được, người bình thường không làm được. Điều cần thiết là khiến 

họ sống vững vàng trong xã hội, có thể phát triển rộng rãi thiện nghiệp 

của mình về sau, chúng ta mới coi là tận tâm tận lực. 

Tiếp theo nói với chúng ta “đại để, nhân các ác kỳ phi loại, hương 

nhân chi thiện giả thiểu, bất thiện giả đa, thiện nhân tại tục, diệc nan tự 

lập”. Tình hình này từ xưa đến nay đều như vậy. Tôi nghe có vài vị đồng 

tu nói, hiện nay học sinh ở trường thường bắt nạt học sinh mới đến, bắt 

nạt học sinh khác dân tộc. Đều là phạm vào khuyết điểm này, tâm lượng 

quá nhỏ bé. 

Ví dụ, nếu phát hiện bạn học này rất có đức hạnh, có trí tuệ, cũng rất 

có tài năng. Họ bị người bài xích, chúng ta cần phải giúp họ. Trong số 

học sinh, có một lớp người hiểu biết, chúng ta thường gọi là bênh vực kẻ 

yếu. Những người này đứng ra, giúp họ chia sẽ sự hủy báng này, chia sẻ 

áp  lực  người  khác  gây  cho  họ,  khiến  họ  yên  tâm  ở  trong  trường  học 

hành, hoàn thành sự nghiệp học tập, đây là một trường hợp. 

Bên dưới nói: “Thả hào kiệt tranh tranh, bất thậm tu hình tích, đa dị 

chỉ trích”. Đúng là như vậy, người có trí tuệ thường không để ý vẻ bên 

ngoài của mình, đối với sự giao tiếp giữa người với người hơi tùy tiện. 

Trong trường hợp này dễ bị người khác chỉ trích, người chỉ trích, gọi là 

“tìm xương trong trứng gà”. Quý vị không có sai lầm, người ta vẫn đồn 

đại. Có vài điều không đoan chánh, liền bị người ta mượn điều này tuyên 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



183 

truyền ra, rồi hủy báng, sỉ nhục, tổn thương quý vị. Những điều này từ 

xưa đến nay chúng ta thường nhìn thấy, thường nghe thấy. 

“Cố  thiện  sự  thường  dị  bại”,  muốn  làm  một  việc  tốt,  việc  tốt  gặp 

nhiều khó khăn, rất nhiều người ngăn trở chúng ta. Ở Singapore, chúng 

tôi hy vọng thành lập một Thôn Di Đà để chăm sóc những người già, để 

họ  mỗi  ngày  có  cơ  hội  nghe  kinh,  có  cơ  hội  niệm  Phật.  Tìm  địa  điểm 

suốt  ba  bốn  năm,  sau  cùng  đều  bị  người  phá  hoại,  quả  thật  là  việc  tốt 

thường dễ thất bại. 

“Nhi thiện nhân thường đắc báng”, người tốt thường gặp người hủy 

báng. Cuộc đời tôi trưởng thành trong sự hủy báng, mấy mươi năm nay 

chưa từng rời xa sự hủy báng của người khác. Tuy tôi đều rất kính trọng 

đối với người hủy báng, nhưng tuyệt đối không biện bạch, vì họ không 

trở ngại việc giảng kinh thuyết pháp mỗi ngày của tôi. Chư vị đồng học 

nghe những lời hủy báng này, họ không đến nghe giảng, đó là việc của 

họ.  Ở  đạo  tràng  này  “không  cự  tuyệt  người  đến,  không  lưu  giữ  người 

đi”, tất cả đều do nhân duyên. Đọc đoạn này tôi thể nghiệm một cách sâu 

sắc. 

Thôi, hôm nay tạm dừng tại đây. 



Hết tập 17 







Liễu Phàm Tứ Huấn 

Tập 18 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:20.04.2001 

Địa điểm: Đài Truyền Hình Phụng Hoàng 

Thâm Quyến_Trung Quốc 

 

Chư vị đồng học, xin chào mọi người! 

Chúng ta xem tiếp đoạn văn “phương pháp tích thiện”. “Cố thiện sự 

thường dị bại, nhi thiện nhân thường đắc báng”. Chúng ta đọc đến hai 

câu này có cảm xúc rất sâu sắc. “Duy nhân nhân trưởng giả, khuông trực 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



184 

nhi  phủ  dực  chi,  kỳ  công  đức  tối  hoằng”.  Tình  hình  này  chỉ  dựa  vào 

người có đức hạnh, họ đứng ra uốn nắn lại những tà ác sai lầm này, dạy 

họ cải tà quy chánh, bảo hộ và giúp đở người thiện, khiến họ thành tựu, 

công đức này lớn nhất. 

Bên dưới là đoạn thứ tư. “Hà vị khuyên nhân vi thiện, sanh vi nhân 

loại, thục vô lương tâm, thế lộ dịch dịch, tối dị một nịch. Phàm dữ nhân 

tương xứ, đương phương tiện đề ty, khai kỳ mê hoặc, thí do trường dạ 

đại mộng, nhi linh chi nhất giác”, như thế nào gọi là “khuyên người làm 

thiện?” Liễu Phàm tiên sinh nói, một người sanh trong thế gian này sao 

lại không có lương tâm? “Lương tâm” thực tế chính là mở đầu Tam Tự 

Kinh nói: “nhân chi sơ, tánh bổn thiện”, “tánh bổn thiện” chính là thiên 

lý  lương  tâm.  Nhưng  “thế  lộ  dịch  dịch”,  “dịch  dịch”  là  hình  dùng  thế 

gian này rất tất bật. “Tối dị một nịch”, đặc biệt là xã hội hiện đại, sức mê 

hoặc quá lớn. Con người vốn có thiện tâm trời cho, bị những thứ này dụ 

dỗ, mê hoặc. 

Trước đây khi tôi ở Đài Loan, có một lần ở nhà thầy Phương Đông 

Mỹ, gặp  mấy vị quan viên của bộ giáo dục. Họ đến thỉnh giáo thầy về 

vấn đề làm thế nào phục hưng nền văn hóa xưa, họ nói rất nhiều, chúng 

tôi cũng ngồi nghe. Trong đó có mộ vị đưa ra một vấn đề khác, nước Mỹ 

hiện nay là một đất nước mạnh nhất thế giới. Nhìn từ kinh nghiệm lịch 

sử, quốc gia mạnh đến mấy cũng có ngày diệt vong. Thời nhà Chu 800 

năm cũng bị diệt vong, La Mã của phương tây 1000 năm cũng diệt vong. 

Họ  hỏi,  tương  lai  nước  Mỹ  diệt  vong,  nhân  tố  đầu  tiên  là  gì?  Thầy 

Phương rất nghiêm túc, trầm mặc khoảng năm phút sau đó nói hai chữ, 

đó  là  truyền  hình.  Thầy  nói  nguyên  nhân  sau  này  nước  Mỹ  mất  nước, 

nhân tố đầu tiên là truyền hình. Truyền hình là một loại công cụ, không 

có thiện ác sao có thể khiến đất nước diệt vong? Nội dung trong truyền 

hình phát  sống  là gì?  Toàn  là  sát đạo  dâm  vọng.  Bất  luận  là  người  lớn 

hay trẻ con, mỗi ngày đều đối diện với những hình ảnh này, đây là “dễ 

diệt vong nhất”, bị nó ô nhiễm nghiêm trọng nhất. Cho nên thầy Phương 

nói,  nước  Mỹ  diệt  vong  không  phải  do  nhân  duyên  của  nước  khác. 

Không có ai xâm lược hay đánh nước Mỹ, mà là do tự nó diệt vong. Lúc 

đó  ông  cũng  đưa  ra  lời  cảnh  báo,  Đài  Loan  tuyệt  đối  phải  chú  ý,  nếu 

không  nắm  bắt  tốt  chương  trình  truyền  hình,  để  nó  đi  đến  tự  do  khai 

phóng như nước Mỹ, xã hội tương lai của Đài Loan không thể cứu vãn. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



185 

Hầu  như  đều  bị  thầy  Phương  nói  đúng.  Hiện  nay  ngoài  truyền  hình  ra 

còn có mạng internet, điều này rất đáng sợ! 

Xem  tiếp  đoạn  văn  bên  dưới:  “Phàm  dữ  nhân  tương  xứ,  đương 

phương  tiện  đề  ty,  khai  kỳ  mê  hoặc”.  Chúng  ta  cùng  người  giao  tiếp, 

phải giữ tâm nhân từ, tâm yêu thương, phải luôn giúp người khác, nhắc 

nhở  người  khác.  Khiến  họ  phá  mê  khai  ngộ,  quay  đầu  là  bờ.  “Thí  do 

trường  dạ  đại  mộng,  nhi  linh  chi  nhất  giác”,  họ  đang  chìm  đắm  trong 

mộng, chúng ta nghĩ cách khiến họ tỉnh lại. “Thí do cửu hãm phiền não, 

nhi bạt chi thanh lương, vi huệ tối phổ”. “Phổ” là truyền bá. Ví dụ người 

này chìm đắm trong phiền não, đây hình như là hiện tượng rất phổ biến 

trong xã hội hiện nay, chúng ta làm sao đem đến cho họ sự mát mẻ, đây 

là  ân  huệ  lớn  nhất.  “Hàn  Dũ  vân, nhất  thời  khuyên nhân  dĩ khẩu, bách 

thế  khuyên  nhân  dĩ  thư,  giảo  chi  dữ  nhân  vi  thiện,  tuy  hữu  hình  tích, 

nhiên đối chứng phát dược, thời hữu kỳ hiệu, bất khả phế dã. Thất ngôn 

thất nhân, thường phản ngô trí”. “Hàn Dũ” là người thời nhà Tống, lúc 

đó trực tiếp khuyên người, đây là dùng ngôn ngữ. Nếu khuyên rộng ra 

giữa đại chúng xã hội, chỉ có trước thuật sách mới có thể làm được. Cho 

nên giúp người làm việc thiện tuy có hiệu quả nhưng khác nhau, nhưng 

nhất định phải hiểu “tùy bệnh cho thuốc”, mới nhận được hiểu quả tốt. 

Xã  hội  hiện  nay  thường  mắc  bệnh  gì?  Người  thiện  ví  như  thầy  thuốc 

giỏi,  nhất  định  phải  hiểu  rõ  căn  nguyên  của  bệnh,  làm  sao  để  trị  liệu, 

công đức này rất lớn. 

“Thất ngôn”, là ta nói ra điều không nên nói, đây gọi là “thất ngôn”. 

“Thất nhân” là ta dạy người không nên dạy, ví dụ có rất nhiều thầy giảng 

kinh,  tôi  nghe  nói  cũng  từng  nghe  họ  giảng.  Những  gì  họ  giảng đều  là 

chú  giải  của  các  bậc  cổ  đức  thời  Đường  và  Tống,  giảng  điều  này  có 

người nghe gọi là “thất nhân”. Họ  là những người trong thời hiện đại, 

bệnh  họ  mắc  phải  không  giống  với  bệnh  của  người  thời  nhà  Đường 

Tống.  Đem  phương  thuốc  thời  Đường  Tống  cho  người  bây  giờ  uống, 

không  có  hiệu  quả.  Đây  là  người  giảng  kinh  “thất  ngôn”,  đối  tượng  là 

“thất nhân”. 

Hiện  nay,  khoa  học  kỹ  thuật  phát  triển,  không  trước  tác  sách  cũng 

được, ngày nay trước thuật sách hình như hiệu quả không lớn. Ngày nay 

hiệu  quả  lớn  nhất,  không  gì  bằng  truyền  bá  qua  truyền  hình  vệ  tinh, 

truyền  bá  qua  mạng  internet,  hiệu  quả  này  rất  lớn.  Chúng  ta không  thể 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



186 

không  hiểu,  không  thể  không  biết  cách  vận  dụng  những  phương  tiện 

khoa học kỹ  thuật  cao  này  để  truyền  bá.  Dùng nó để khuyên  tất  cả đại 

chúng  trong  thế  gian,  có  thể  không  cần  ấn  tống  sách,  chúng  ta  đem 

những hình ảnh này, đem những giảng giải này làm thành CD, lưu thông 

rộng rãi lợi ích quần chúng, đây là việc tốt! 

Đoạn bên dưới. “Hà vị cứu nhân nguy cấp”. Chúng ta xem đoạn văn 

này.  “Hà  vị  cứu  nhân  nguy  cấp,  hoạn  nạn  điên  bái,  nhân  sở  thời  hữu, 

ngẫu nhất ngộ chi, đương như đồng quan chi tại thân, tốc vi giải cứu”. 

Con người ở thế gian không sao tránh khỏi hoạn nạn khốn khó, đặc biệt 

là sống trong thời đại này. Mỗi ngày chúng ta đều nhận được tin tức từ 

báo  chí  và  truyền  thông,  thiên  tai  ngày  càng  nhiều,  ngày  càng  nghiêm 

trọng, đây đều là điềm báo rất hung dữ, không phải việc tốt! 

Năm trước một vị đồng tu ở Mỹ gởi cho tôi một phần tài liệu, là con 

số  do  nước  Mỹ  thống  kê.  Mỗi  ngày  mức  độ  thanh  thiếu  niên  phạm  tội 

đạt đến 6900 vạn lần, đây là có báo án, còn chưa báo án không biết bao 

nhiêu. Tôi từng đem vấn đề này thỉnh giáo tổng kiểm soát trưởng ở vùng 

Los Angeles, tôi hỏi: Phải chăng đây là sự thật? Ông ta nói: Là thật. Tôi 

hỏi:  Hiện  nay  tình  hình  như  thế  nào?  Ông  ta  nói,  hiện  nay  đang  tăng 

trưởng, chưa có cách  nào khống chế  nó.  Điều này đã hai năm rồi. Tôi 

suy đoán hiện nay mức độ thanh thiếu niên ở Mỹ phạm tội nhất định hơn 

7000 vạn lần, mỗi một ngày! Quý vị nói sao có thể! Đáng sợ biết bao! 

Quả  thật  “như  đồng  quan  chi  tại  thân”,  “đồng  quan”  là  mụt  độc,  trên 

thân người sanh mụt độc, quý vị xem đau đớn biết bao. Làm sao để giúp 

họ cứu vãn? 

Đây  là  dùng  ví  dụ  để  nói:  “Hoặc  dĩ  nhất  ngôn,  thân  kỳ  uất  ức”, 

người này bị oan ức, chúng ta giúp họ, có thể nói ra một lời để minh oan 

giúp  họ.  “Hoặc  dĩ  đa  phương,  tế  kỳ  điên  liên”,  cuộc  sống  lưu  lạc  gian 

nan, khổ! Chúng ta từ trên nhiều phương diện nghĩ cách cứu tế giúp đỡ 

họ.  “Thôi  tử  viết:  Huệ  bất  tại  đại,  phó  nhân  chi  cấp  khả  dã,  cái  nhân 

nhân  chi  ngôn  tai”.  Ân  huệ  không  phải  ở  chỗ  lớn,  quan  trong  là  cứu 

trong  lúc  nguy  nan.  Người  có  nạn  gấp,  như  lúc  gặp  mưa,  phải  nhanh 

chóng giúp họ. Việc cấp bách trước mắt, tôi nghĩ việc cấp bách nhất, cấp 

nạn nghiêm trọng nhất không gì hơn nguy cơ tư tưởng. Nguy cơ này đã 

phổ biến trên toàn thế giới, bất cứ khu vực quốc gia nào. Chúng ta bình 

tĩnh lắng nghe người xung quanh nói, họ nói gì? Từ trong lời nói của họ, 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



187 

chúng ta lãnh hội được họ đang nghĩ gì, họ đang nói gì và đang làm gì. 

Vô  số  lỗi  lầm  của  hành  vi  đều  sinh  ra  từ  tư  tưởng  không  tốt,  cho  nên 

nguy cơ về tư tưởng mới là căn nguyên! Vì sao sinh ra nguy cơ này? Do 

hoàn toàn đánh mất giáo huấn đạo đức của thánh hiền, không có ai đề 

xướng. 

Giáo  hóa  chúng  sanh,  giáo  hóa  chúng  sanh  trên  toàn  thế  giới,  có 

hiệu  quả  nhất  chính  là  truyền  bá  qua  truyền  hình  vệ  tinh  và  mạng 

internet. Chúng ta xem nội dung truyền hình là gì, nội dung trong mạng 

internet là gì, như vậy sẽ biết. Truyền hình và mạng không có dạy học về 

đạo đức, nhân nghĩa, chỉ  có sát đạo dâm vọng, chỉ  có tranh danh đoạt 

lợi. Dạy người cạnh tranh như thế nào, đấu tranh như thế nào, sau cùng 

là chiến tranh như thế nào. Phát triển đến chiến tranh, đó chính là sự hủy 

diệt của toàn thế giới. Ngày nay toàn bộ xu hướng là như thế, đây là nạn 

lớn của nhân gian. Chỉ có bậc chí sĩ có đạo đức_cứu vãn được kiếp vận 

của thế giới là những người nào? Là người có quyền lực thao túng công 

cụ truyền bá. Họ có năng lực hủy diệt thế giới này, họ cũng có năng lực 

cứu vãn thế giới. Rốt cuộc thế giới này đi đến hủy diệt, hay đi đến cứu 

vãn? Điều này chỉ trong một niệm của họ. 

Đoạn bên dưới. “Hà vị hưng kiến đại lợi. Tiểu nhi nhất hương chi 

nội, đại nhi nhất ấp chi trung”, “nhất ấp” là một thành phố. “Phàm hữu 

lợi  ích,  tối  nghi  hưng  kiến”,  đây  là  ngày  xưa  vào  thời  nhà  Minh,  trong 

tình  trạng  xã  hội  đó.  “Hoặc  khai  cự  đạo  thủy”,  mở  dòng  sông  để  dẫn 

công  trình  thủy  lợi.  “Hoặc  trúc  đê  phòng  hoạn,  hoặc  tu  kiều  lương,  dĩ 

tiện hành du, hoặc thí trà phạn, dĩ tế cơ khát, tùy duyên khuyên đạo, hiệp 

lực hưng tu, vật tỵ hiềm nghi, vật từ lao oán”. Từ cổ nhân, họ làm những 

việc phúc lợi cho xã hội, chính là ngày nay chúng ta đề xướng công việc 

từ thiện xã hội. Cần phải nỗ lực thực hành, nhưng phải xem nhu cầu của 

xã hội hiện tại. Ngày nay, lợi ích lớn nhất trong xã hội là dạy về luân lý 

đạo đức. Điều này nói khó cũng không khó, vào thời xưa đích thực là 

khó khăn. Nếu xã hội diễn biến thành hiện tượng như hiện nay, quả thật 

Chư Phật Bồ Tát, chư vị thần tiên cũng không cứu được, không có khả 

năng. Ngày nay ai có sức để  cứu vãn? Như tôi vừa  mới nói, người có 

quyền thao túng vệ tinh, mạng internet, những người này có quyền lực. 

Nếu  họ  vận  dụng  quyền  lực  của  mình,  mỗi  ngày  có  thể  dùng  một  hai 

tiếng đề xướng nhân nghĩa đạo đức, phổ biến giáo huấn của thánh hiền. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



188 

Tôi tin rằng thế giới này chưa đến một năm, nửa năm sẽ thay đổi được 

nếp sống. Vì sao vậy? Vì con người đều có lương tâm, đáng tiếc không 

có ai thức tỉnh. Chỉ cần có người thức tỉnh, hằng ngày ở đây nói, lương 

tâm của họ sẽ phát khởi. Lương tâm phát khởi, quay đầu là bờ, đây là lợi 

ích lớn nhất trước mắt, không có lợi ích nào lớn hơn. 

Đoạn thứ bảy, “Hà vị xả tài tác phú. Thích môn vạn hạnh, dĩ bố thí 

vi tiên, sở vị bố thí giả, chỉ thị xả chi nhất tự nhĩ”. “Thích môn” là nói 

đến nhà Phật. Nhà Phật nói “Bồ Tát hạnh”, phương pháp và thiện xảo vô 

lượng vô biên, nhưng quy nạp lại không ngoài “bố thí”. Sáu nguyên tắc 

chung  của  Bồ  Tát  hạnh,  điều  đầu  tiên  là  bố  thí.  Thế  nào  gọi  là  bố  thí? 

“Bố thí” chính là xả, quên mình vì người. “Đạt giả nội xả lục căn, ngoại 

xả lục trần, nhất thiết sở hữu, vô bất xả giả”. Đây không phải là người 

bình  thường,  “đạt  giả”,  đạt  là  thông  đạt,  ai  là  người  thông  đạt?  Trong 

nhà Phật nói, pháp thân Bồ Tát mới là người thông đạt, vì sao vậy? Vì 

họ đã xả bỏ hoàn toàn, những lời nói này là sự thật, không phải hư cấu, 

nhưng phàm phu không làm được. Phàm phu có thể xả tài, có thể xả vật 

ngoài thân, như vậy đã là không tệ. Nếu khiến họ nội ngoại đều xả, tất cả 

mọi thứ không gì không xả, họ không làm được điều này. 

Bên dưới nói: “cẩu phi năng nhiên”, nếu không làm được, lục đạo 

phàm  phu  không  làm  được.  “Tiên  tùng  tài  thượng  bố  thí”,  trước  tiên 

chúng ta hạ thủ từ đây. “Thế nhân dĩ y phục vi mạng, cố tài vi trọng yếu, 

ngô tùng nhi xả chi, nội dĩ phá ngô chi xan, ngoại dĩ tế nhân chi cấp. Thỉ 

nhi miễn cưỡng, chung tắc thái nhiên, tối khả đẳng địch tư tình, khư trừ 

chấp  lận”.  Người  học  Phật  bắt  đầu  tu  hành  từ  đâu?  Từ  bố  thí.  Tôi  học 

Phật, lần đầu tiên gặp người xuất gia là đại sư Chương Gia. Câu đàu tiên 

tôi thỉnh giáo ngài, tôi nói con biết Phật pháp rất hay, con rất muốn học, 

có  phương  pháp  nào  khiến  con  nhanh  chóng  khế  nhập  chăng?  Đại  sư 

Chương  Gia  nói:  có!  đó  chính  là  nhìn  thấu  và  buông  bỏ.  Tôi  tiếp  tục 

thỉnh giáo ngài: Bắt đầu từ đâu? Đại sư nói với tôi từ bố thí, khuyên tôi 

học bố thí. Tôi rất nghe lời, trở về là bắt đầu thực hành, vì thế thầy rất 

thương tôi. Những gì thầy dạy tôi đều thực hành, thực hành quả nhiên có 

hiệu quả. Trước tiên bắt đầu từ tài bố thí, hiệu nghiệm này là gì? Giảm 

nhẹ  tâm  tham  lam  keo  kiệt  xưa  nay  của  chúng  ta,  đoạn  đương  nhiên 

không dễ, chỉ giảm nhẹ. Nghĩa là tham lam, keo kiệt không còn nghiêm 

trọng như trước nữa. Đối với bên ngoài lại có thể giúp người khác, đây 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



189 

là  bố  thí  ân  huệ.  Khi  mới  thực  hiện  bố  thí  rất  miễn  cưỡng,  về  sau  trở 

thành  tự  nhiên.  Bố  thí  miễn  cưỡng,  bản  thân  tôi  có  mười  năm  kinh 

nghiệm! Mười năm đầu đều rất miễn cưỡng, mười năm sau dần dần trở 

thành thói quen, đến nay hầu như dấu vết cũng không còn, tâm địa thanh 

tịnh. Đem tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng, tham sân si mạn đều bố thí 

hết. 

Xem tiếp đoạn thứ tám bên dưới. “Hà vị hộ trì chánh pháp”. Chúng 

ta nói đến đây, đặc biệt tại Trung quốc hiện nay, điều này rất quan trọng! 

Xã  hội  Trung  quốc  hiện  nay  bị  một  số  tà  tri  tà  kiến  tà  giáo  nhiễu  loạn 

khiến  mọi  người  cảm  thấy  nghi  hoặc  không  biết  làm  sao.  Làm  sao  để 

phá  trừ  tà  tri  tà  kiến?  Làm  sao  để  cấm  chỉ  tà  giáo?  Duy  chỉ  có  hộ  trì 

chánh pháp, cổ nhân nói: “phá tà hiển chánh”. Phá tà là  mục đích, làm 

sao  để  đạt  được  mục  đích  phá  tà?  Như  vậy  cần  phải  hiển  chánh,  hiển 

chánh mới có thể phá tài, nếu không thể hiển chánh, tà tuyệt đối không 

phá được! 

“Pháp giả, vạn thế sanh linh, chi nhãn mục dã, bất hữu chánh pháp, 

hà  dĩ  tham  tán  thiên  địa,  hà  dĩ  tài  thành  vạn  vật,  hà  dĩ  thoát  trần  ly 

phược, hà dĩ kinh thế xuất thế”. Đây là đem lợi ích của chánh pháp, nói 

sơ  lược  thành  bốn  điểm.  “Chánh  pháp”,  giáo  huấn  của  Phật  Bồ  Tát  là 

chánh pháp, giáo huấn của Nho giáo là chánh pháp, giáo huấn của Đạo 

giáo  là  chánh  pháp.  Trên  thế  giới  còn  có  rất  nhiều  Tôn  giáo,  cũng  là 

chánh  pháp.  Chánh  pháp  của  các  Tôn  giáo  này  lưu  truyền  tại  thế  gian 

suốt mấy ngàn năm. 

Ấn  độ  giáo  lưu  truyền  đến  nay,  người  thế  gian  công  nhận  nó  có 

8500 năm lịch sử. Đạo do thái có 4000 năm lịch sử. Đạo thờ thần lửa, 

hình như cũng có người viết trong tiểu thuyết gọi là Minh Giáo, nhưng 

thông thường chúng ta gọi là Đạo thờ thần lửa, đạo này cũng có khoảng 

hơn 3500 năm, đều sớm hơn Phật giáo. Phật giáo, theo ghi chép của lịch 

sử Trung quốc, năm nay là ba ngàn không trăm hai mươi mấy năm. Hiện 

nay  người  nước  ngoài  thừa  nhận  là  hơn  2500  năm.  Tiếp  tục  truy  tìm, 

Đạo thiên chúa, Đạo cơ đốc, ngày nay chúng ta dùng Tây  lịch là năm 

2001. Tây nguyên chính là của Đạo cơ đốc và Đạo thiên chúa. Hồi giáo 

có hơn 1700 năm lịch sử, Đạo Sikhism cũng có sáu bảy trăm năm lịch 

sử. Ngắn nhất như Đạo Bahaism cũng có hơn 150 năm lịch sử. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



190 

Chúng  ta  xem  tường  tận,  lịch  sử  càng  lâu  dài,  chánh  pháp  của  nó 

càng chánh. Truyền qua nhiều năm như vậy, thế giới này rất nhiều người 

vẫn xem nó là chân lý, học tập theo nó, y giáo phụng hành, đây là chánh 

pháp.  Nếu  không  có  những  chánh  pháp  này,  làm  sao  có  thể  “tham  tán 

thiên địa?” “Tham” là tham dự, “tán” là giúp đỡ, ngày nay gọi là đại tự 

nhiên. Chúng ta làm sao để tham gia giúp đỡ đại tự nhiên này? Làm sao 

có thể “tài thành vạn vật?” Giúp tất cả vạn vật. Đây đều là nói văn minh 

vật chất, hai câu bên dưới là nói về văn minh tinh thần. “Hà dĩ thoát trần 

ly  phược”,  siêu  phàm  nhập  thánh,  đây  là  cuộc  sống  tinh  thần.  “Hà  dĩ 

kinh thế xuất thế”, phổ biến pháp thế xuất thế. “Cố phàm kiến thánh hiền 

miếu  mạo”,  miếu  là  nơi  thánh  hiền  hoằng  pháp  lợi  sanh,  chúng  ta  đã 

thấy.  Thấy  được  đạo  tràng,  thấy  được  hình  tượng  của  thánh  hiền,  kinh 

sách điển tịch. Đây chúng ta gọi là Pháp Bảo. “Giai đương kính trọng, 

nhi  tu  sức  chi”.  Chúng  ta  phải  tôn  trọng  nó,  phải  coi  trọng  nó,  có  tổn 

hoại phải lập tức sửa lại. “Chí ư cử dương chánh pháp, thượng báo Phật 

ân, vưu đương miễn li”, đây là việc chúng ta phải làm. 

Tổng  hợp  ý  nghĩa  ở  đây,  thứ  nhất  là  chúng  ta  nhất  định  phải  tôn 

trọng đạo đức. Đạo, là một con đường lớn đường đường chính chính mà 

đời người cần phải đi. “Đại đạo” là gì? Ngày nay chúng ta gọi là “trật 

tự”, trật tự xã hội, trật tự gia đình. Giữa vũ trụ, chúng ta biết rất nhiều 

tinh  cầu  trong  hư không,  hành  tinh chúng  ta  chạy  có  trật  tự  quanh  mặt 

trời, không lộn xộn. Mặt trời chạy có trật tự quanh hệ ngân hà, đây là trật 

tự tự nhiên, là thiên đạo. Nhân đạo và thiên đạo có thể hợp nhất. Nhân 

đạo là gì? Nho giáo gọi là luân thường, luân thường là nhân đạo và thiên 

đạo hợp nhất. Vợ chồng, cha con, anh em, quân thần, bạn bè, có trật tự, 

không hề lẫn lộn. Quan hệ giữa người và người có trật tự, không loạn, 

thiên hạ thái bình, xã hội an định. Nếu cha không ra cha, con không ra 

con, vua không ra vua, thần không ra thần, đạo của chúng ta đã mất. Đạo 

mất xã hội sẽ động loạn, thiên hạ không thái bình. Giáo huấn của thánh 

nhân, dạy chúng ta những đạo lý này. Nếu chúng ta giao tiếp thật tốt mối 

quan hệ giữa người với người, xử lý tốt quan hệ giữa người với trời đất 

quỷ  thật,  xử  lý  tốt  quan  hệ  giữa  người  và  trời  đất  vạn  vật.  “Tham  tán 

thiên địa, tài thành vạn vật”, chính là xử lý tốt những mối quan hệ này. 

Xử  lý  tốt  mối  quan  hệ,  đó  chính  là  thánh  hiền.  Nơi  dạy  học  của  thánh 

hiền,  kinh  điển  dạy  học  của  thánh  hiền,  chúng  ta  nhất  định  phải  tôn 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



191 

trọng,  chúng  ta  phải  biết  tôn  trọng  đạo  đức.  Phải  tôn  sùng  hành  thiện, 

phải hành nhân nghĩa, phải coi trọng giáo dục của thánh hiền, phải coi 

trọng giáo dục của chánh pháp. Sau cùng nói “phải nên khuyến khích”, 

đặc biệt là trong xã hội hiện tại này. 

Đoạn thứ chín: “Hà vị kính trọng tôn trưởng”. Đây là nói về luân lý. 

“Gia chi phụ huynh, quốc chi quân trưởng, dữ phàm niên cao, đức cao, 

vị cao, thức cao giả, giai đương gia ý phụng sự”. Người xưa thường nói: 

“Trung hiếu truyền gia”. Đức hạnh của chúng ta biểu hiện ở đâu? Biểu 

hiện  ở  chỗ  biết  coi  trọng  người  lớn.  Trong  gia  đình  cha  và  anh  là  tôn 

trưởng của chúng ta, phải tôn trọng. Người lãnh đạo của quốc gia, nhất 

định phải tôn trọng. 

Trong Kinh Phạm Vọng, đây là kinh giới của đại thừa Bồ Tát, trong 

này  dạy  chúng  ta.  Điều  thứ  nhất  nói:  “không  làm  quốc  tặc”,  tuyệt  đối 

không  được  làm  điều  tổn  thương  đến  quốc  gia  xã  hội.  Điều  thứ  hai  là 

“không hủy báng quốc chủ”, tuyệt đối không được hủy báng người lãnh 

đạo quốc gia. Trong Kinh Anh Lạc Bồ Tát Giới dạy chúng ta: “không 

trốn  thuế  nhà  nước”,  nhân  dân  có  nghĩa  vụ  nộp  thuế,  tuyệt  đối  không 

được trộm thuế, trốn thuế. Điều thứ tư là“không phạm quốc chế”, quốc 

chế là pháp luật của quốc gia, tuyệt đối không được trái phạm pháp luật 

nhà nước. Quý vị xem bốn điều này quan trọng biết bao, thực hành được 

bốn  điều  này  chính  là  kính  trọng  tôn  trưởng,  kính  trọng  xã  hội,  kính 

trọng quốc gia. 

“Tại gia nhi phụng thị phụ  mẫu, sử thâm ái uyển dung, nhu thanh 

bất khí, tập dĩ thành tánh, tiện thị hòa khí, cách thiên chi bổn”. Hiện nay 

gia đình không còn dạy những điều này nữa, vì vậy trẻ em không hiểu 

những đạo lý này. Rất nhiều người nói: “con cái không nghe lời, không 

nghe quản giáo”. Quý vị không dạy, làm sao có thể quản giáo? Không 

những  quý  vị  không  dạy,  mà  cha  mẹ  quý  vị  cũng  không  dạy  quý  vị. 

Trong Kinh Vô Lượng Thọ Đức Phật nói rất hay: “Tiên nhân bất thiện, 

không  biết  đạo  đức,  không  có  người  dạy,  sao  trách  họ  được”.  Tuy  câu 

này  nói  rất  nhu  hòa,  nhưng  chúng  ta  nghe  xong  rất  khó  chịu,  rất  đau 

lòng. Dạy con cái bắt đầu từ đâu? Ngày xưa bắt đầu dạy từ Đệ Tử Quy, 

dạy từ chỗ ứng đối, bây giờ ai hiểu điều này? 

Đài  Loan  có  mấy  vị  chí  sĩ  có  đức  hạnh  đang  đề  xướng  đọc  kinh, 

khiến những học sinh tiểu học và trung học đọc sách cổ của Trung quốc, 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



192 

rất khó được, vô cùng hiếm có! Hy vọng việc đề xướng này có hiệu quả. 

Ngày nay ở Úc Châu chúng tôi kiến lập một đào tràng nhỏ, yêu cầu mọi 

người xuất gia học Đệ Tử Quy, đem nó đặt thành thời khóa đầu tiên của 

chúng ta. Phải thuộc, phải giảng được, và phải thực hành được, bắt đầu 

từ cách học làm người. Làm người chưa tốt làm sao có thể thành Phật? 

Những lời của Liễu Phàm tiên sinh đều ở trong Đệ Tử Quy. 

“Xuất  sự  nhi  quân  hành  nhất  sự,  vô  vị  quân  bất  tri  nhi  tự  tư  dã”. 

“Quân”  tức  bây  giờ  gọi  là  lãnh  đạo.  Bất  luận  ta  ở  trong  đơn  vị  nào, 

người lãnh đạo đơn vị chính là “quân”. Chúng ta làm việc gì, tuyệt đối 

đừng cho rằng người lãnh đạo không biết, rồi tự mình làm những điều 

sai trái, vậy là sai. “Hình nhất nhân, vô vị quân bất tri, nhi tác oai dã”. 

Nếu  chúng  ta  trừng  phạt  một  người,  tuyệt  đối  đừng  tưởng  rằng  người 

lãnh đạo không biết, rồi có thể tùy ý bắt nạt người, đàn áp người, như 

vậy là sai. 

“Sự  quân  như  thiên,  cổ  nhân  cách  luận,  thử  đẳng  xứ  tối  quan  âm 

đức.  Thức  khán  trung  hiếu  chi  gia,  tử  tôn  vị  hữu,  bất  miên  viễn  nhi 

xướng thạnh giả, thiết tu thận chi”. Dạy chúng ta phải cẩn thận làm việc, 

những  nơi  này  là  cánh  cửa  âm  đức  quan  trọng  nhất.  Ta  làm  việc  tốt 

người khác không biết, đây là tích âm đức. Người lãnh đạo không biết ta 

ở đó tác oai tác quái, đây là tổn âm đức của chúng ta, không được làm 

điều này, quả báo rất đáng sợ! 

Xem tiếp đoạn sau cùng: “Hà vị ái tích vật mạng”. Đây là vun bồi 

lòng nhân từ. “Phàm nhân chi sở dĩ vi nhân giả, duy thử trắc ẩn chi tâm 

nhi dĩ”. “Trắc ẩn” là tâm thương xót, đồng tình. Cách làm người của con 

người, nói thực chính là ở điểm này. “Cầu nhân giả cầu thử, tích đức giả 

tích thử”. Tất cả đều là tăng ích lòng trách ẩn của chúng ta, đây chính là 

nhân giả, là tích đức. “Chu lễ,  mạnh xuân chi nguyệt,  hy sinh vô dụng 

tẫn”.  “Chu  Lễ”  là  do  Chu  Công  đặt  ra,  “mộng  xuân”  là  chánh  nguyệt. 

Chánh nguyệt nếu tế kỵ, tế kỵ đều là sát sanh động vật để tế thần minh, 

đừng  dùng  con  vật  cái.  Vì  sao  vậy?  Vì  đây  là  lúc  nó  mang  thai,  phải 

thương xót chúng. 

“Mạnh tử vị, quân tử viễn bào trù, sở dĩ toàn ngô, trắc ẩn chi tâm 

dã”. “Nghe tiếng nó, không nở ăn thịt nó”, Nho giáo nói như thế. Nhà 

Phật tuy không cấm ăn thịt, nhưng Đức Phật khuyên đệ tử nên ăn “tam 

tịnh nhục”. “Tam tịnh nhục” là gì? “Không thấy giết”, khi giết chúng ta 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



193 

không  thấy.  “Không  nghe  giết”,  khi  giết  chúng  ta  nghe  tiếng  kêu. 

“Không vì tôi mà giết”, đây là không phải giết vì tôi. Đều là bảo toàn 

“tâm trắc ẩn” mà thôi. 

Phật giáo truyền vào Trung quốc cho đến thời Lương Võ Đế. Lương 

Võ Đế  đọc  Kinh Lăng Nghiêm, đúng là khởi lòng trắc  ẩn lớn, ông bỏ 

luôn ăn thịt. Chư vị nên biết, Phật giáo ăn chay không ăn thịt. Ăn chay là 

do Lương Võ Đế đề xướng, không phải là giáo nghĩa vốn có của Phật 

giáo. Lương Võ Đế là hộ pháp của Phật giáo, ông dùng sự tôn nghiêm 

của Quốc Vương đề xướng việc ăn chay, hình thành cuộc vận động ăn 

chay. Lúc đó người xuất gia đều hưởng ứng, truyền mãi đến nay cư sĩ tại 

gia cũng hưởng ứng, đây là một việc tốt, an chay chắc chắn có lợi ích 

cho  sức  khỏe.  Đặc  biệt  là  bây  giờ  ăn  thịt,  bây  giờ  ăn  thịt  bao  hàm  rất 

nhiều bệnh khuẩn, rất nghiêm trọng, “bệnh vào từ miệng”. Nếu chúng ta 

cho rằng ăn chay không có sức khỏe, ăn thịt mới có sức khỏe, tôi có thể 

làm  chứng  cho  quý  vị.  Tôi  đã  ăn  chay  được  50  năm,  chưa  từng  sanh 

bệnh,  sao  có  thể  nói  ăn  chay  không  có  sức  khỏe?  Cư  sĩ  Hứa  Triết  ở 

Singapore năm nay 102 tuổi, bà ăn chay từ trong bụng mẹ. Bà vừa ra đời 

là không ăn đồ có mùi tanh, ăn thức ăn có mùi tanh là muốn nôn, bà ăn 

chay được 102 năm. Thân thể mạnh khỏe, không hề có chút bệnh hoạn 

nào, ở Singapore mọi người đều biết “cô gái 102 tuổi”, sao có thể nói ăn 

chay không có sức khỏe? Đều là quan niệm sai lầm đang quấy phá. 

Bên dưới nói: “Cố tiền bối hữu, tứ bất thực chi giới, vị văn sát bất 

thực, kiến sát bất thực, tự dưỡng giả bất thực, chuyên vi ngã sát giả bất 

thực”. Ở đây nhiều hơn Đức Phật Thích Ca Mâu ni một điều, thêm một 

điều “tự  dưỡng giả”. “Học giả  vị  năng đoạn nhục, thả  đương tùng thử 

giới chi”. Đây là việc tốt. Chúng ta có một thân thể mạnh khỏe, không 

thể không chú ý điều này. 

Sau cùng Liễu Phàm tiên sinh tổng kết: “Tiệm tiệm tăng tiến, từ tâm 

dụ trường, bất đặc sát sanh đương giới, xuẩn động hàm linh, giai vi vật 

mạng, cầu ty chữ kiển, sừ địa sát trùng, niệm y thực chi do lai, giai sát bỉ 

dĩ tự hoạt”. Thường nghĩ đến điều này, trong lòng chúng ta rất khó chịu, 

vì cuộc sống không thể không sát sanh. Biết được đạo lý này, người có 

tâm từ bi khẩn thiết họ không mặc áo dệt bằng lông, vì sao vậy? Vì cảm 

thấy đau lòng, may một chiếc áo biết bao nhiêu sinh mạng trong đó, sao 

nhẫn  tâm  được?  Mặc  áo  da  đều  là  sát  sanh,  lấy  da  của  chúng,  không 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



194 

nhẫn tâm.  Làm ruộng, trồng trọt, rất nhiều côn trùng trên đất đều chết, 

chúng ta mới được một ít lương thực. 

Gần đây tôi có tham quan một nông trường ở Sydney, do người xuất 

gia  khai  thác,  họ  trồng  rau  xanh  trong  túi  ni  long.  Tôi  hỏi  họ  “vì  sao 

không  trồng  xuống  đất?”  Trồng  xuống  đất  khi  canh  tác  chết  rất  nhiều 

côn trùng. Chúng tôi trồng vào trong túi ni lông, chi phí công trình tốn 

hơn nhiều, nhưng không sát sanh. Tôi  nghe xong rất cảm động, quả là 

hiếm có, đáng được phổ biến. Họ vẫn dùng đất để trồng, nhưng lấy đất 

bỏ vào túi ni lông, túi ni lông lớn, tránh việc sát sanh. 

“Cố  bảo điển  chi  nghiệt”,  chúng  ta  ăn  thức  ăn  không thương  tiếc, 

thức ăn thừa là vất. Đây là tạo nghiệt, tội này rất nặng! “Đương dự sát 

sanh  đẳng”,  tội  này  không  khác  gì  tội  sát  sanh.  “Chí  ư  thủ  sở  ngộ 

thương, túc sở ngộ tiển giả, bất tri kỳ kỷ, giai đương ủy khúc phòng chi”, 

chúng ta cần phải luôn đề phòng. “Cổ thi vân, ái thử thường lưu phạn, 

lân nga bất điểm đăng, hà kỳ nhân dã, thiện hành vô cùng, bất năng đàn 

thuật”, nói không cùng tận. “Do thử thập sự, nhi suy quảng chi, tắc vạn 

đức khả bị hỉ”. Ở đây Liễu Phàm tiên sinh đưa ra mười trường hợp, hy 

vọng chúng ta suy ra từ mười trường hợp này, siêng năng nỗ lực học tập, 

tự nhiên thiện hành có thể đầy đủ viên mãn. 

Thôi, hôm nay chúng ta tạm dừng tại đây. 

Hết tập 18 







Liễu Phàm Tứ Huấn 

Tập 19 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:20.04.2001 

Địa điểm: Đài Truyền Hình Phụng Hoàng 

Thâm Quyến_Trung Quốc 

 

Chư vị đồng học, xin chào mọi người! 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



195 

Mời  xem  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn,  bài  thứ  tư  “Hiệu  quả  của  khiêm 

đức”.  Ở  trước  đều  nói  đến  sửa  lỗi  tích  thiện,  có  thể  sửa  đổi  tích  thiện 

đương  nhiên  rất  tốt,  nhưng  người  sống  trong  xã  hội  không  thể  không 

giao  tiếp  với  quần  chúng  rộng  rãi,  do  đó  làm  người  quan  trọng  nhất  là 

khiêm tốn. Nếu vẫn còn ngạo mạn, thì rất khó làm được. Cho nên Liễu 

Phàm  tiên  sinh  đem  “khiêm  đức”  đặt  ở  sau  cùng  trong  bốn  bài  văn, 

giống như phần lưu thông trong kinh Phật vậy, ý nghĩa rất quan trọng. 

Xin  xem  nguyên  văn:  “Dịch  viết,  thiên  đạo  khuy  doanh  nhi  ích 

khiêm, địa đạo biến doanh nhi lưu khiêm, quỷ thần hại doanh nhi phước 

khiêm, nhân đạo ác doanh nhi háo khiêm”. Đây là mấy câu trong Kinh 

Dịch. “Thị cố khiêm chi nhất qua, lục hào giai kiết”. Quý vị xem 64 quẻ 

trong  Kinh  Dịch,  mỗi  hào  đều  may  mắn  thuận  lợi  mà  không  có  hung 

tướng. Duy nhất quẻ khiêm, chỉ có quẻ này. “Thư viết, mãn chiêu tổn, 

khiêm thọ ích”, hai câu này nói trong Kinh Thư. “Dữ lũ đồng chư công 

ứng thức, mỗi kiến hàn sĩ tương đạt, tất hữu nhất đoạn, khiêm quang khả 

cúc”. Ở sau Liễu Phàm tiên sinh nói, có rất nhiều lần ông cùng tham gia 

thi cử với mọi người, thường gặp các học sinh nghèo khó. Sắp phát đạt, 

cũng chính là lúc họ sắp thi đậu, trước đó họ có điềm báo, nhất định phải 

rất khiêm tốn. Cho nên xử sự đối nhân tiếp vật, quan trọng nhất là thật 

khiêm tốn. Có thể tiếp nhận người khác, có thể thành tựu người khác. 

Bốn  câu  này  trong  Kinh  Dịch,  chúng  ta  nói  đơn  giản  một  chút. 

“Khuy” là tổn thất, “doanh” là tự mãn, “thiên đạo” cũng chính là đạo lý 

tự nhiên. Phàm là người tự mãn, luôn gặp những chuyện thiệt thòi, thiếu 

thốn. Người khiêm tốn nhất định được lợi ích, đây là thiên đạo. 

“Địa  đạo  biến  doanh  nhi  lưu  khiêm”.  “Địa”  là  rộng  lớn,  “biến”  là 

biến động, “lưu” nghĩa là tụ tập tại một nơi. Giống như dòng nước, nước 

thường chảy đến nơi thấp nhất, không chảy đến nơi cao. Cho nên “biến 

doanh nhi lưu khiêm”, như nước, chỗ cao là đầy, tự mãn, cống cao ngã 

mạn.  Không  đạt  được  lợi  ích,  không  đạt  được  sự  thấm  nhuần,  thấm 

nhuần  luôn  ở  chỗ  thấp.  “Quỷ  thần  hại  doanh”,  đối  với  người  tự  mãn, 

người ngạo mạn, quỷ thần luôn gây phiền phức cho họ, trêu đùa họ. Còn 

đối với người khiêm tốn, quỷ thần tôn kính, quỷ thần giúp đỡ, cõi người 

sao có thể ngoại lệ! 

“Nhân đạo ác doanh nhi háo khiêm”. Đối với người tự mãn, người 

tự đại, người kiêu ngạo, mọi người hay ghét họ, đối với người khiêm tốn 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



196 

thường hay thích họ. Cho nên quẻ khiêm này, chỉ có kiết tường thuận lợi 

mà  không  có  hung  dữ.  Đây  là  nguyên  tắc  làm  người  quan  trọng.  Bên 

dưới Liễu Phàm tiên sinh đưa ra năm người làm ví dụ, chúng ta quan sát 

từ đây, cách nhìn của ông không sai, quan sát rất chuẩn xác. 

Ví dụ thứ nhất: “Tân vị kế giai, ngã gia thiện đồng bào, phàm thập 

nhân, duy đinh kính vĩ tân, niên tối thiếu, cực kỳ khiêm hư. Dữ cáo Phí 

Cẩm Ba viết, thử huynh kim niên tất đệ. Phí viết hà dĩ kiến chi. Dữ viết, 

duy khiêm thọ phước. Huynh khán thập nhân trung, hữu tuân tuân khoản 

khoản, bất cảm tiên nhân, như kính vũ giả hồ, hữu cung kính thuận thừa, 

tiểu tâm khiêm úy, như kính vũ giả hồ, hữu thọ vũ bất đáp văn báng bất 

biện, như kính vũ giả hồ. Nhân năng như thử, tức thiên địa quỷ thần, do 

tương  hựu  chi,  khải  hữu  bất  phát  giả.  Cập  khia  bảng,  Đinh  quả  trung 

thức”. 

Năm nay  Liễu Phàm tiên sinh 37 tuổi, ông đi thi tiến sĩ, cùng với 

mười người khác, huyện Gia Thiện tất cả  có  mười người. Trong  mười 

người này ông nhận ra, Đinh Kính Vũ, Kính Vũ là tự của ông ta, tên ông 

ta gọi là Đinh Tân. Trong số mười người, người này tuổi nhỏ nhất, “niên 

tối thiếu”, rất khiêm tốn. Liễu Phàm nói với người bạn khác là Phí Cẩm 

Ba, cũng tham gia thi lần này, nói với ông ta, Liễu Phàm nói Đinh Kính 

Vũ năm nay nhất định thi đậu, thi đậu tiến sĩ. Phí Cẩm Ba nói: Từ đâu để 

nhận  ra?  Liễu  Phàm  tiên  sinh  nói:  Do  khiêm  tốn  nên  được  phước  báo, 

câu này là định luận từ trong Kinh Dịch. 

“Huynh  khán  thập  nhân  trung”,  anh  xem  trong  mười  người  chúng 

ta, có ai khiêm tốn như Đinh Kinh Vũ? “Tuần tuần khoản khoản”, là nói 

uy tín, trung hậu, thành thật. “Bất cảm tiên nhân”, luôn đứng sau người 

khác. Điều này rất hiếm có, không dám hơn người khác. “Hữu cung kính 

thuận thừa, tiểu tâm khiêm úy”, đối với mỗi người đều có thể cung kính 

thuận theo. Nói cách khác, trong đại chúng ông ta không giữ thành kiến 

của  mình,  có  thể  tùy  thuận  người  khác,  rất  khó  được!  “Hữu  thọ  vũ  bất 

đáp”,  ông  bị  người  khác  sỉ  nhục  cũng  không  nói  câu  nào,  nghe  người 

khác hủy báng ông cũng không biện bạch. Đinh Kính Vũ đều làm được, 

con người ông có thể như thế, trời đất quỷ thần đều gia hộ ông ta, làm gì 

có chuyện thi không đậu? Khi treo bảng, ông ta quả nhiên thi đậu, Liễu 

Phàm tiên sinh không đậu. Liễu Phàm thi tiến sĩ ba lần, hai lần trước đều 

không đậu, đây là lần đầu tiên, năm 37 tuổi ông đi thi, không thi đậu. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



197 

Vị thứ hai ông ta đưa ra là Phùng Khai Chi, năm đó Liễu Phàm tiên 

sinh  43  tuổi.  “Đinh  sửu  tại  kinh”,  năm  Đinh  sửu  là  năm  1577  công 

nguyên. Chúng ta dùng công nguyên để tính, khái niệm của chúng ta rõ 

ràng hơn. Năm đó ông lại đi thi tiến sĩ, đây là thi lần thứ hai. Lần thứ 

nhất  năm  37  tuổi,  lần  thứ  hai  43  tuổi,  đây  là  lần  đi  thi  thứ  hai.  “Dữ 

Phùng Khai Chi đồng xứ”, Phùng Khai Chi cùng đi thi với ông, cũng là 

người Triết Giang, là đồng hương với nhau. “Kiến kỳ hư kỷ liễm dung, 

đại biến kỳ ấu niên chi tập”, tập khí của ông khi còn trẻ hoàn toàn không 

còn, lần này Phùng Khai Chi tham gia thi đậu Trạng nguyên, đây là vị trí 

đầu tiên của tiến sĩ. “Lý Tế Nham, trực lượng ích hữu, thời diện công kỳ 

phi,  đản  kiến  kỳ  bình  hoài  thuận  thọ,  vị  thưởng  hữu  nhất  ngôn  tương 

báo”.  Lúc  đó  có  một  người  tên  là  Lý  Tế  Nham,  là  một  người  bạn  rất 

thẳng thắn, thấy người khác sai lầm lập tức phê bình. Ông Thấy Phùng 

Khai Chi cũng không hề khách sáo, lập tức phê bình, nhưng Phùng Khai 

Chi “bình hoài thuận thọ”, ông nghe xong rất bình tĩnh, hoàn toàn tiếp 

thu. “Vị thưởng hữu nhất ngôn tương báo”. “Tương báo” chính là biện 

bạch,  không  hề  biện  bạch  câu  nào,  hoàn  toàn  tiếp  thu  những  gì  người 

khác  chỉ  trích.  “Dữ  cáo  chi  viết”,  ông  nói với  Phùng tiên  sinh.  “Phước 

hữu phước thỉ, họa hữu họa tiên”, họa phước điều có điềm báo, “thỉ” và 

“tiên” gọi là dự báo. “Thử tâm quả khiêm”, ông ta khiêm tốn không phải 

giả, là thật, xuất phát từ tâm chân thành. Người khiêm tốn như thế “thiên 

tất  tương  chi”,  „tương”  là  tương  trợ,  ông  trời  cũng  sẽ  giúp  đỡ  ông  ta. 

“Huynh kim niên quyết đệ hỉ”, ông phán đoán, năm nay người này chắc 

chắn  thi  đậu.  “Dĩ  nhi  quả  nhiên”,  không  những  ông  ta  thi  đậu,  mà  còn 

đứng đầu bảng. Về sau làm quan đến biên tu của Viện hàn lâm. Đây là 

lần thứ hai Liễu Phàm tiên sinh tham gia thi tiến sĩ, gặp Phùng tiên sinh 

là người đồng hương. 

Trường hợp thứ  ba: “Triệu Dụ  Phong, quang viễn, sơn đông quan 

huyện  nhân,  đồng  niên  cử  ư  hương,  cửu  bất  đệ”.  “Đồng  niên”  là  chưa 

tròn 20 tuổi, 20 tuổi gọi là “nhược quan”, 19 tuổi trở xuống gọi là “đồng 

niên”, cho thấy người này rất thông minh. Lúc đồng niên ông thi đậu cử 

nhân, thi trúng cử  nhân, về sau thi tiến sĩ thì không được, thi rất nhiều 

lần  đều  không  đậu.  “Kỳ  phụ  vi  Gia  Thiện  tam  doãn”,  phụ  thân  ông  là 

tam  doãn  của  huyện  Gia  Thiện,  địa  vị  của  tam  doãn  đứng  vị  trí  thứ ba 

trong  huyện.  Thông  thường  chúng  ta  gọi  đại  doãn,  đại  doãn  là  huyện 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



198 

trưởng. Nói như hiện nay, nhị doãn tương đương với bí thư trưởng, bí 

thư chủ nhiệm. Tam doãn là trưởng khoa, đây là tổ chức của chính phủ 

huyện. “Tùy chi nhậm”, ông đi theo phụ thân đến Gia Thiện nhậm chức, 

địa  vị  của  phụ  thân  ông  tương  đương  với  trưởng  khoa  của  chính  phủ 

huyện.  “Mộ  tiền  minh  ngô”,  Tiền  Minh  Ngô  là  một  vị  học  giả  đương 

thời, là một người rất có học vấn và đức hạnh. “Nhi chấp văn kiến chi”, 

ông  tự  viết  văn,  đem  bài  văn  của  mình  viết  cho  Tiền  tiên  sinh  xem. 

“Minh ngô tất  mạt kỳ  văn”, Tiền tiên sinh phê bình chỉnh sửa bài văn 

của ông rất nhiều, gạch bỏ rất nhiều nơi. “Triệu bất duy bất nộ, thả tâm 

phục nhi tốc cải yên”. Thông thường tập khí của văn nhân, luôn thấy văn 

mình hay. Người khác sửa văn chương của mình, trong lòng luôn thấy 

không phục. Nhưng Triệu Dụ Phong không như vậy, Tiền tiên sinh sửa 

văn của ông, chẳng những không hề có chút nổi giận nào, mà còn thật sự 

tâm phục, tâm phục khẩu phục, đích thực có thể đính chính. “Minh niên, 

toại đăng đệ”, đến năm thứ hai ông tiếp tục tham gia thi tiến sĩ, ông ta thi 

đậu, khiêm tốn rất quan trọng! 

Vị thứ tư là Hạ Kiến Sở. “Nhâm thìn tuế, dữ nhập cẩn, ngộ Hạ Kiến 

Sở”. Năm đó Liễu Phàm tiên sinh 58 tuổi, “nhập cẩn” là gặp hoàng đế, ở 

kinh  thành  gặp  được  Hạ  Kiến  Sở.  “Kiến  kỳ  nhân  khí  hư  ý  hạ,  khiêm 

quang  bức  nhân”,  rất  khiêm  tốn,  thật  sự  làm  được  tự  hạ  thấp  mình  mà 

tôn trọng người khác. “Quy nhi cáo hữu nhân viết”, ông trở về nói với 

những người bạn của mình. “Phàm thiên tương phát tư nhân dã, vị phát 

kỳ phước, tiên phát kỳ tuệ, thử tuệ nhất phát, tắc phù giả tự thật, dị giả tự 

liễm. Kiến Sở ôn lương nhược thử, thiên khải chi hỉ, cập khai bảng, quả 

trúng  thức”.  Năm  Nhâm  thìn  ông  gặp  Hạ  Kiến  Sở,  ông  quan  sát  rất 

chuẩn. “Phàm thiên tương phát tư nhân dã”, câu này nghĩa là nói, người 

này trước khi sắp phát đạt, phước báo chưa xuất hiện nhưng trí tuệ đã lộ 

ra. Khi trí tuệ hiển lộ “tắc phù giả tự thật”, “phù” là tùy tiện, họ tự nhiên 

rất chân thật, tính phóng túng tự nhiên thu lại. “Kiến Sở ôn lương nhược 

thử,  thiên  khải  chi  hĩ”,  đây  là  ông  trời  khai  phát  ông  ta,  trí  tuệ  ông  ta 

tăng trưởng. Khi treo bảng lần thi này, quả nhiên ông ta đã đậu. 

Vị  thứ  năm  là  Trương  Úy  Nham,  đây  là  trường  hợp  phản  diện. 

“Giang âm Trương Úy Nham, tích học công văn, hữu thanh nghệ lâm”. 

Ông học giỏi, viết văn hay, nói như hiện nay ông rất có danh tiếng trong 

giới học thuật, mọi người đều rất khen ngợi ông. “Giáp ngọ, Nam Kinh 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



199 

hương thức”. “Hương thức” là thi cử nhân, Trương Úy Nham là một vị 

tú tài đi thi cử nhân.  “Ngụ nhất tự trung”, ở trong một ngôi chùa. “Khế 

hiểu  vô  danh,  đại  mạ  thức  quan,  dĩ  vi  mị  mục”,  sau  khi  thi  xong,  khi 

thông báo kết quả ông ta không đậu. Thi không đậu nên ông mắng quan 

coi thi, văn tôi viết hay như thế, vì sao không trúng? Trong lòng rất bất 

bình. “Thời hữu nhất đạo giả, tại bàng vi tiếu”. “Đạo giả” là một vị đạo 

trưởng. Vị đạo trưởng ở bên cạnh, nghe ông ta mắng quan coi thi, tỏ thái 

độ bất bình, oán hận! Vị đạo trưởng này ở một bên cười. “Trương cự di 

nộ đạo giả”, Trương Úy Nham mắng quan coi thi, đạo trưởng ở bên cạnh 

cười,  ông  ta  liền  chuyển  qua  mắng  vị  đạo  trưởng  này.  “Đạo  giả  viết, 

tướng công văn tất bất giai”. Đạo trưởng nói ông này, văn của ông chắc 

chắn không hay. “Trương ích nộ viết”, Trương càng nổi giận hơn. “Nhữ 

bất kiến ngã văn, ô tri bất giai”, ông không thấy văn tôi viết, làm sao biết 

nó  không  hay? “Đạo  giả  viết,  văn  tác  văn,  quý  tâm  khí  hòa  bình,  kim 

thính công mạ lị, bất bình thậm hĩ, văn an đắc công”. Vị đạo trưởng này 

nói rất có lý, viết văn nhất định phải tâm bình khí hòa, tâm bình khí hòa 

mới viết văn hay được. Bây giờ nghe ông mắng quan coi thi, tâm ông rất 

bất  bình,  như  vậy  làm  sao  viết  văn  hau  cho  được.  Trương  Úy  Nham 

cũng là một người rất khó được, ông nghe đạo trưởng nói rất có đạo lý. 

“Trương bất giác khuất phục, nhân tựu nhi thỉnh giáo yên”. Ông không 

giận  dữ  nữa,  ngược  lại  còn  thỉnh  giáo  đạo  trưởng.  Hành  động  này  rất 

hiếm có, không đơn giản! “Đạo trưởng viết, trung toàn yếu mệnh, mệnh 

bất cai trung, văn tuy công vô ích dã, tuy tự kỷ tác cá chuyển biến”. Vị 

đạo  trưởng  này  nói  với  Trương  Úy  Nham,  thi  đậu  hay  không  đó  là  số 

mệnh,  nếu  số  mệnh  không  đậu,  văn ông  viết  hay  đến đâu  cũng  vô  ích. 

Ngày xưa thi cử, không ai không coi trọng âm đức. Trên là tổ tông tích 

đức,  dưới  là  bản  thân  phải  có  âm  đức.  Tích  âm  đức,  làm  những  việc 

thiện không để người khác biết, quỷ thần luôn âm thầm gia hộ, khi tham 

gia  thi  cử  cơ  hội  đậu  rất  cao.  Cho  nên  đạo  trưởng  nói  với  ông  ta,  bản 

thân ông phải thay đổi, giống như Liễu Phàm tiên sinh gặp thiền sư Vân 

Cốc  vậy.  “Trương  viết”,  Trương  Úy  Nham  nói.  “Ký  thị  mệnh,  như  hà 

chuyển  biến”.  Đã  là  số  mệnh  không  thi  đậu,  tôi  nên  thay  đổi  như  thế 

nào? “Đạo giả viết, tạo mệnh giả thiên, lập mệnh giả ngã, lực hành thiện 

sự, quảng tích âm đức, hà phúc bất khả cầu tai”. Vị đạo trưởng này nói, 

vận  mệnh  tuy  là  do  trời  sắp  đặt,  nhưng  “người  nắm  giữ  vận  mệnh  là 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



200 

mình”. Ý của ông hoàn toàn giống với cách nói của thiền sư Vân Cốc. 

Khuyên ông ta “ra sức làm việc thiện, tích thật nhiều âm đức”, có cầu tất 

ứng! “Trương viết, ngã bần sĩ, hà năng vi”. Tôi là một thư sinh nghèo, 

ông khuyên tôi đi làm việc thiện làm sao có điều kiện. Mặc dù trong tâm 

muốn làm, gọi là lực bất tòng tâm, tâm có thừa mà sức không đủ. “Đạo 

giả viết, thiện sự âm công, giai do tâm tạo, thường tồn thử tâm, công đức 

vô lượng. Thả như khiêm hư nhất tiết, tịnh bất phí tiền, nễ như hà bất tự 

phản, nhi mạ thức quan hồ”. Dạy ông ta phương pháp tu thiện tích đức, 

việc  thiện  âm  đức  đều  do  tâm  tạo.  Phải  thường  giữ  thiện  tâm,  phải 

thường giữ tâm giúp người khác, như vậy là vô lượng công đức. Đây là 

đưa ra trường hợp hiện tại, sự khiêm tốn này không cần tốn tiền, ta có 

thể làm được. Vì sao ông không tự phản tỉnh mà lại đi mắng vị quan coi 

thi này, đây là lỗi lầm của ông. “Trương do thử chiết tiết tự trì”, Trương 

Úy Nham từ đó về sau sửa đổi dần tập khí ngạo mạn. “Thiện nhật gia tu, 

đức  nhật  gia  hậu”,  thật  thà  đoạn  ác  tu  thiện,  ngày  ngày  tự  kiểm  điểm 

mình,  cho  nên  thiện  đức  của  ông  ngày  ngày  tiến  bộ.  “Đinh  dậu,  mộng 

chí  nhất  cao  phòng,  đắc  thức  lục  nhất  sách,  trung  đa  khuyết  hành,  vấn 

bàng nhân. Vấn, thử kim khoa thức lục, vấn, hà đa khuyết danh”. Năm 

Đinh dậu, có một hôm ông nằm mộng, thấy mình sống trong ngôi nhà 

rất  cao.  Ngôi  nhà  cao  lớn  này,  nhất  định  là  cơ  cấu  làm  việc  của  chính 

phủ, không phải là ngôi nhà bình dân ở, xây dựng rất cao. Trong này ông 

ta thấy một cuốn danh sách, trong danh sách này có rất nhiều ô để trống. 

Ông rất hiếu kỳ hỏi người bên cạnh, đây là gì? Người ta nói, đây là danh 

sách năm nay thi đậu. Ông ta lại hỏi, vì sao trong danh sách có rất nhiều 

ô để trống? “Viết, khoa đệ, âm gian tam niên nhất khảo giảo”, tức là nói 

ba năm thẩm tra lại môt lần. “Tu tích đức vô cửu giả, phương hữu danh”. 

Vốn có tên trong danh sách, nếu trong ba năm này họ tích đức, không có 

lỗi lầm, tên của họ mới bảo toàn. “Như tiền sở khuyết”, ông thấy ô trống 

ở đây. “Giai hệ cựu cai trung thức”, đáng là lần này họ thi đậu. “Nhân 

tân hữu bạc hạnh, nhi khứ chi giả dã”, vì trong ba năm này họ tạo nhiều 

ác nghiệp nên danh sách bị xóa bỏ. Sau đó chỉ vào một hàng nói, “nhữ 

tam  niên  lai”,  ông  ba  năm  lại  đây.  “Trì  thân  phả  thận,  hoặc  đương  bổ 

thử,  hạnh  tự  ái”.  Họ  nói,  ba  năm  lại  đây  nếu  ông  có  thể  hạ  mình,  mỗi 

ngày  tu  thiện  tích  đức,  hoặc  là  có  thể  bổ  sung  vào  chỗ  khuyết  này,  hy 

vọng ông biết lo cho  mình. “Thị khoa quả trúng, nhất bách  ngũ danh”, 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



201 

lần  đó  ông  tham  gia  thi  cử,  chính  là  tham  gia  thi  năm  Đinh  dậu,  quả 

nhiên ông được thi đậu, đứng thứ 105. Sửa đổi lỗi lầm đích thực có hiệu 

nghiệm. 

Bên  dưới  là  đoạn  thứ  hai,  đây  là  tổng  kết.  “Hư  tâm  khuất  kỷ,  thọ 

phước  chi  cơ”.  “Do  thử  quán  chi,  cử  đầu  tam  thước,  quyết  hữu  thần 

minh”. Con người chúng ta làm sao để chung sống với trời đất quỷ thần? 

Trong  thế  gian  hiện  nay,  mọi  người  không  tin,  không  tin  có  quỷ  thần, 

hoàn toàn không quan tâm đối với vấn đề quỷ thần. Có quỷ thần chăng? 

Có  quỷ  thần,  quỷ  thần  có  quan  tâm  chúng  ta  chăng?  Không  còn  quan 

tâm nữa, tuy có quỷ thần nhưng đều đã rời xa. Con người không tin Phật 

Bồ Tát, không tin trời đất quỷ thần. Trời đất quỷ thần chỉ đành đứng một 

bên yên lặng quan sát, xem quý vị tạo tội, xem quý vị thọ báo. Khi nào 

quý vị quay đầu, hồi tâm chuyển ý, biết sám hối, trời đất quỷ thần vẫn 

đến quan tâm chúng ta. Người đồng với tâm này, tâm đồng với lý này, 

quỷ thần cũng không ngoại lệ. 

“Xu kiết tỵ hung, đoạn nhiên do ngã”, bản thân nhất định phải tạo 

nhân, điều này quỷ thần không thể giúp ta được. “Tu sử ngã tồn tâm chế 

hành, hào bất đắc tội ư thiên địa quỷ thần, nhu hư tâm khuất kỷ, sử thiên 

địa quỷ thần thời thời lân ngã, phương hữu thọ phúc chi cơ”. Mấy câu 

này rất quan trọng, chúng ta nhất định phải giữ thiện tâm, nhất định phải 

chế  chỉ  hành  vi  không  chánh  đáng  của  mình.  Thiên  địa  quỷ  thần  rất 

lương thiện, chúng ta làm điều bất thiện là đắc tội với họ. Chúng ta tu 

thiện tích đức, là đồng tâm đồng việc tốt với thiên địa quỷ thần, thị hiếu 

giống  nhau.  “Hư  tâm  khuất  kỷ”,  “khuất”  là  phải  hạ  mình,  phải  uyển 

chuyển chính  mình, chúng ta thường gọi là uyển chuyển cầu toàn, như 

vậy trời đất quỷ thần tự nhiên gia trì quý vị. Bất luận ở đâu, bất luận đối 

với ai, bản thân có thể nhân nhượng một chút, uyển chuyển một chút, rất 

tốt! Đây  mới là “thọ phước chi cơ”, cơ là cơ sở. “Bỉ khí doanh giả, tất 

phi viễn khí”, người này ỷ thế hiếp người, cống cao ngã mạn, tiền đồ của 

họ  không  cao  xa  được.  “Tất  phi  viễn  khí”,  khí  chính  là  độ  lượng,  độ 

lượng có lớn nhỏ. Người này độ lượng không lớn, độ lượng không lớn 

thành tựu cũng không lớn. “Túng phát diệc vô thọ dụng”, cũng chính là 

nói người như vậy dù phát đạt, cũng không hưởng thụ phước báo lâu dài. 

“Sảo hữu thức kiến chi sĩ, tất bất nhẫn tự  hiệp kỳ  lượng, nhi tự  cự  kỳ 

phước  dã”.  Đây  là  nói  người  có  một  chút  kiến  thức,  nhất  định  không 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



202 

nhẫn tâm khiến sự độ lượng của mình trở thành nhỏ bé như thế, bản thân 

rời xa phước báo của mình. Nhưng trong xã hội hiện nay, chúng ta thấy 

người như vậy không ít. 

“Huống khiêm tắc thọ giáo hữu địa, nhi thủ thiện vô cùng, vưu tu 

nghiệp giả, sở tất bất khả thiểu giả dã”. Câu này rất quan trọng, huống gì 

một người có thể khiêm tốn, họ có thể tiếp thu lời dạy của người khác. 

Nếu như tự mãn cống cao, ai chịu dạy quý vị. Còn nếu như biết khiêm 

tốn, những bậc có học vấn, có đạo đức gặp quý vị, đều hoan hỷ dạy và 

hoan hỷ giúp quý vị, đều hoan hỷ thành tựu quý vị, quý vị lấy điều thiện 

không bao giờ cùng! Đặc biệt là người tu nghiệp, người đọc sách, người 

đi theo con đường học vấn, đây là điều không thể thiếu. 

Xem  tiếp  bên  dưới:  “Cổ ngữ  vân,  hữu  chí  ư  công danh  giả  tất  đắc 

công danh, hữu chí ư phú quý giả tất đắc phú quý. Nhân chi hữu chí, như 

thọ  chi  hữu  căn,  lập  định  thử  chí,  tu  niệm  niệm  khiêm  hư,  trần  trần 

phương tiện, tự nhiên cảm động thiên địa, nhi tạo phúc do ngã”. Đây là 

Liễu Phàm tiên sinh mượn lời cổ nhân để nói, có chí cầu công danh, có 

cầu tất ứng. Mạnh tử nói nhất định được công danh. Có chí cầu phú quý 

nhất định được phú quý. Trong này cầu phải có đạo, vì sao tôi cầu công 

danh? Chư vị phải biết, công danh tức là ngày xưa thi đậu cử nhân, thi 

đậu tiến sĩ, mục đích là để làm quan, mục đích làm quan là vì nhân dân 

phục  vụ.  Hay  nói  cách  khác,  là  hy  vọng  tìm  được  cơ  hội  phục  vụ  cho 

nhân dân, mục đích là như vậy, tuyệt đối không phải lợi ích chính mình. 

Nếu  vì  vinh  hoa  phú  quý  của  mình,  vậy  quý  vị  cầu  không phải  là  đạo. 

Trong  số  mệnh  ta  có  công  danh,  có  phú  quý,  là  do  đời  trước  tu  được. 

Trong đời này số mệnh không có công danh, không có phú quý, ta cầu 

công danh, cầu phú quý, không phải cầu cho mình. Cầu cho riêng mình 

không cầu được. Người ta cầu là vì điều gì? Cầu là vì xã hội, vì chúng 

sanh,  hy  vọng  tôi  cầu  chức  vị  này  có  thể  phục  vụ  cho  nhân  dân.  Tâm 

này,  nguyện  này  trời  đất  quỷ  thần  đều  tán  thành,  cho  nên  trời  đất  quỷ 

thần sẽ giúp quý vị. 

Ngày  xưa  đọc  sách  và  hiện  nay  đọc  sách,  quả  thật  không  giống 

nhau. Sinh viên hiện nay, học đại học, học nghiên cứu sở, quý vị hỏi họ 

vì sao đi học, vì sao lấy học vị này? Đều là vì bản thân, vì danh văn lợi 

dưỡng của mình, vì hưởng thụ ngũ dục lục trần của bản thân, điều này 

hoàn toàn không giống trước đây.  Chúng ta đọc cuốn sách này, có trời 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



203 

đất quỷ thần chăng? Tôi nói với chư vị, nhất định có. Giống như xã hội 

này của chúng ta, tuy xã hội này người ác rất nhiều, nhưng vẫn có người 

thiện. Người thiện ví như trời đất quỷ thần, người ác giống như yêu ma 

quỷ quái. Trong xã hội hiện nay yêu ma quỷ quái không ít. 

Trong Kinh Lăng Nghiêm Đức Phật nói với chúng ta, nói đến thời 

kỳ mạt pháp, cũng chính là nói xã hội hiện nay: “Tà sư thuyết pháp, như 

hằng hà sa”.  Tà sư chính là chỉ  yêu  ma quỷ quái.  Điểm  khác nhau của 

yêu ma quỷ quái và Phật Bồ Tát là gì? Chư Phật Bồ Tát dạy người chánh 

pháp, dạy người đoạn ác tu thiện. Yêu ma quỷ quái dạy người tà pháp, 

dạy người tăng trưởng tham sân si mạn, điều họ dạy không giống nhau. 

Chúng  ta  thử  nghĩ  xem,  người  thế  gian  hiện  nay,  vì  sao  rất  nhiều 

người tin theo tà giáo, tiếp nhận tà pháp? Rất đơn giản, họ dạy chúng ta 

tham sân si mạn, dạy ta hưởng thụ ngũ dục lục trần, dạy ta có thể không 

từ  thủ  đoạn,  đó  chính  là  đúng  với  hoài  bảo  của  mình,  nên  tự  nhiên  đi 

theo. Cho nên tà sư thuyết pháp như hằng hà sa, sức mạnh của tà ác tràn 

khắp  xã  hội.  Chánh  pháp,  chánh pháp  chỉ  còn  ẩn  mình  lại,  chánh  pháp 

hy  vọng  không bị  tà  pháp  diệt  tuyệt,  như  vậy  chỉ  còn  thu  mình  lại  cầu 

sinh tồn. Đây gọi là “pháp nhược ma cường”, chúng ta phải hiểu đạo lý 

này. Trong hoàn cảnh này, chúng ta nhất tâm hướng thiện, tự nhiên được 

Chư Phật Bồ Tát, thiện thần gia hộ. Không nên nhìn thấy hiện tượng xã 

hội hiện nay, khắp nơi đều khiến ta nản lòng. Nếu chúng ta thật sự nản 

lòng  tiêu  cực,  không  chỉ  bất  lợi  cho  chính  mình,  bản  thân  không  thể 

phấn  đấu  hướng  thượng,  không  thể  nâng  cao  cảnh  giới  của  mình.  Đã 

không thể nâng cao, nhất định đọa lạc. Chúng ta cũng có lỗi với chư vị 

thánh  hiền,  có  lỗi  với  lịch  đại  tổ  sư  truyền  thừa  chánh  pháp,  chúng  ta 

phải hiểu đạo lý này. Cho nên mặc dù sống trong xã hội ngày nay, chúng 

ta vẫn phải lập chí, phải hướng thượng, chúng ta phải làm tấm gương tốt 

cho mọi người noi theo. Gian nan, khốn khó là điều tất nhiên, sức mạnh 

này  chắc  chắn  rất  lớn,  chúng  ta phải  đột phá.  Khi  sức mạnh  tà  ma  bên 

ngoài  quá  lớn  mạnh,  chúng  ta  phải  biết  tránh  né.  Phương  pháp  của  cổ 

đức là ẩn cư, ẩn cư trong rừng sâu, tuyệt đối không sinh xung đột lợi ích 

với họ, như vậy chánh pháp vẫn có thể kéo dài. Các bậc tổ đức gặp phải 

kiếp nạn như vậy, thường ẩn cư trong núi sâu, dạy một hai người đệ tử, 

mạng mạch Phật pháp vĩnh viễn không đoạn tuyệt. Đến khi chúng sanh 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



204 

có phước báo, những truyền nhân này truyền đến đời sau chắc chắn khai 

hoa kết trái. 

Ví dụ như Thiền tông là một trường hợp rất hay, Tổ Sư Đạt Ma đến 

Trung quốc truyền pháp, không ai biết đến ngài. Khi ngài gặp Lương Võ 

Đế, trong lúc nói chuyện khiến Lương Võ Đế không vui, ông ta không 

hộ  trì  ngài.  Ngài  đành  phải  đến  Thiếu  Lâm  Tự  diện  bích,  suốt  đời  chỉ 

truyền  được  một  người,  là  ngài  Huệ  Khả.  Suốt  đời  Huệ  Khả  cũng  chỉ 

truyền  một  người,  là  truyền  cho  Tăng  Xán.  Chỉ  cần  truyền  cho  một 

người là được, như vậy pháp này sẽ không đoạn diệt. Đến đời thứ sáu, 

nhân  duyên  của  đại  sư  Huệ  Năng  đã  thuần  thục.  Ngũ  tổ  Hoằng  Nhẫn 

truyền pháp cho ngài Huệ Năng, suốt đời ngài Huệ Năng đã truyền cho 

43 người, mà còn đem Thiền tông truyền khắp Trung quốc. Trong Phật 

pháp  gọi  đây  là  “nhân  duyên  thời  tiết”,  nhân  duyên  không  thuần  thục 

không  thể  miễn  cưỡng,  miễn  cưỡng  chắc  chắn  không  được  lợi  trái  lại 

còn bị nó hại. 

Hôm nay chúng ta tạm dừng tại đây. 



Hết tập 19 



Liễu Phàm Tứ Huấn 

Tập 20 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:20.04.2001 

Địa điểm: Đài Truyền Hình Phụng Hoàng 

Thâm Quyến_Trung Quốc 

 

Chư vị đồng học, xin chào mọi người! 

Mời xem đoạn sau cùng của bài “hiệu quả của khiêm đức”, chúng ta 

đọc lướt qua đoạn văn này. 

“Cổ ngữ vân, hữu chí ư công danh giả tất đắc công danh, hữu chí ư 

phú quý giả tất đắc phú quý”. Mục đích cầu công danh phú quý, ở trước 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



205 

đã nói với chư vị, đại khái đều không ngoài mục đích tìm cầu một cơ hội 

phục vụ cho chúng sanh. 

Trong xã hội hiện nay, có thể nói về phương diện bản chất, so với 

ngày  xưa  đã  sản sinh  sự  biến  hóa  rất  lớn.  Bây  giờ  chúng  ta  muốn  tìm 

một  cơ  hội  phục  vụ  xã  hội,  phục  vụ  chúng  sanh,  có  rất  nhiều  cơ  hội. 

Không cần cầu công danh, cũng có thể đạt được hưng kiến đại lợi cho tất 

cả chúng sanh, mỗi ngành nghề hầu như đều có cơ hội như nhau. Trong 

công thương nghiệp, hiện nay chúng ta thấy rất nhiều công ty đa quốc 

gia. Những xí nghiệp này, có thể nói ngày xưa công danh và phú quý họ 

đều có đủ, đây là trong đời quá khứ tu tập tích lũy được phước đức nhân 

duyên lớn, mới có quả báo thù thắng như vậy. Trong kinh Phật thường 

nói với chúng ta, phải phước tuệ song tu quả báo mới chân thật. Nếu tu 

tuệ không tu phước, hay nói cách khác, tuy có trí tuệ thông minh, nhưng 

cuộc sống vật chất rất khó khăn. Giả như tu phước không tu tuệ, cơ hội 

tạo nghiệp rất nhiều. Đời này hưởng hết phước báo, đời sau đi về đâu. 

Sống  trong  xã  hội  hiện  nay,  tiếp  thu  giáo  dục  thời  hiện  đại,  mọi 

người đều cho trời đất quỷ thần là mê tín. Sau khi mình được giàu sang, 

thường không có kiêng kỵ gì cả, mặc tình hưởng thụ, không ngờ mình 

đã  tạo  ra  vô  số  tội  nghiệp.  Họ  có  biết  chăng?  Họ  biết.  Tổn  người  lợi 

mình, đặc biệt như các xí nghiệp lớn, ngành kinh tế hiện hay trên toàn 

thế giới, đều nằm trong sự thao túng của họ. Cổ phiếu, tỷ giá hoán đổi, 

họ  muốn  tăng  là  tăng,  họ  muốn  giảm  là  giảm,  gọi  là  làm  những  trò 

không chính đáng. 

Hai năm nay Á Châu gặp khủng hoảng kinh tế, rất nhiều quốc gia 

hầu như phá sản. Nhân dân của quốc gia này mặc dù may mắn được của 

cải,  nhưng  thật  ra  rất  nhiều  tiền  của  là  dùng  mồ  hôi  và  nước  mắt  của 

mình mới tranh về được. Sau khủng hoảng kinh tế, sự nghiệp vất vả một 

đời đều bị người khác lấy mất. Tạo nghiệp này quá nặng! Nghiệp nặng 

vô cùng, tổn thương biết bao nhiêu nhân mạng và tài sản của con người. 

Trong này sao lại liên quan đến sanh mạng? Rất nhiều người sau khủng 

hoảng kinh tế,  một khi tài sản  mất giá, giá hạ quá thấp, họ chịu không 

nổi cú sốc này, cho nên có người tự sát, nhảy lầu, chúng ta thường nghe 

thấy. Trên thế giới hiện nay, có rất nhiều đồng tu nói với tôi, người tự sát 

rất nhiều. Người già chán đời tự sát, cảm thấy xã hội này không có tiền 

đồ,  không  có  hy  vọng.  Lớp  thanh  niên  gặp  lúc  bất  đắc  dĩ  cũng  tự  sát, 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



206 

thậm  chí  hiện  nay  đến  học  sinh  tiểu  học  và  trung  học,  chúng  ta  cũng 

thường nghe nói tự sát. Nguyên nhân tự sát là gì? Vì thi không đậu, điểm 

không bằng người khác. Quý vị nói đây là thế giới gì! Nếu là một người 

có lương tâm, là người từng tiếp thu giáo huấn của thánh hiền, nhất định 

phải phát tâm cứu vãn kiếp vận này. Đừng để kiếp vận này thật sự bị nhà 

dự ngôn nói đúng, đó là bất hạnh lớn nhất của nhân loài. Suy nghĩ tường 

tận vấn đề này, khó! Khó vô cùng! Nhưng khó đến mấy cũng phải làm, 

không thể không làm. Cổ nhân nói: “biết nó không thể làm nhưng cũng 

phải  làm”,  đây  mới  là  bậc  chí  sĩ  có  đạo  đức.  Nhà  Phật  nói  trí  tuệ  viên 

mãn, phương tiện thiện xảo. Ngày nay người ta gọi là trí tuệ cao độ, thủ 

đoạn linh hoạt, thủ đoạn linh hoạt tức nhà Phật gọi là phương tiện thiện 

xảo.  Giúp  xã  hội này,  giúp  từ  đâu? Đây  là  vấn  đề  quan  trọng  hiện  nay 

của chúng ta. 

Chúng ta quan sát xem, bệnh của chúng sanh hiện nay là gì? Bệnh 

mê  thất  tự  tánh,  mê  mà  không  giác.  Vì  mê,  mê  thất  tự  tánh,  mê  thất 

lương tâm. Lương tâm là chân tâm, làm việc bằng vọng tâm, vọng tâm 

chính là nói làm việc theo cảm tính, chân tâm là lý trí. Người mất đi lý 

trí,  làm  việc  theo  cảm  tính,  điều  này  không  đáng  sợ  ư?  Như  vậy  mới 

biến  thành  tà  mà  không  chánh,  nhiễm  mà  không  tịnh.  Trong  tâm  là  ô 

nhiễm, không phải thanh tịnh, đây là nguyên nhân của căn bệnh. 

Con đường cứu vãn, như Nho giáo nói phải dạy họ. Ngày nay con 

đường cứu vãn không gì khác ngoài giáo dục, dạy học. Cũng có thể có 

người nói, giáo dục hiện nay rất phát triển, thành thị hay nông thôn đều 

có trường học, so với ngày xưa không biết vượt qua bao nhiêu lần. Về 

hình  thức  nói  như  vậy  không  sai,  nhưng  nếu  nói  về  thực  chất  thì  hiện 

nay không có giáo dục. Tuy trường học rất nhiều, nội dung của trường 

học là gì? Chúng ta có suy nghĩ tường tận, có bình tĩnh quan sát chăng? 

Rốt cuộc như thế nào gọi là giáo dục? 

Các bậc cổ đức đối với chữ “giáo” này, họ có  một định nghĩa, thế 

nào gọi là “giáo?” Giác trước giác ngộ người giác sau gọi là giáo, biết 

trước  giác  ngộ  người  biết  sau  gọi  là  giáo,  biết  trước  giác  trước  gọi  là 

thánh nhân, trong Phật giáo gọi là Phật Bồ Tát. Họ biết trước giác trước, 

chúng  ta  không  biết  không  giác.  Họ  dạy  chúng  ta,  chúng  ta  cũng  giác 

ngộ, cũng biết, chúng ta tức là người biết sau giác ngộ sau. Nếu không 

có những người này dạy chúng ta, làm sao chúng ta giác ngộ được? 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



207 

Nội  dung  dạy  học  của  thánh  hiền  nhân,  có  thể  chia  thành  mấy 

phương diện để nói. Thứ nhất, nội dung dạy học của họ là dạy chúng ta 

nhận thức về chân tướng của nhân sinh vũ trụ. Trong Kinh Bát Nhã Đức 

Phật nói: “thật tướng các pháp”, bốn chữ này nói như hiện nay, chư pháp 

là toàn bộ nhân sinh vũ trụ, thật tướng nghĩa là chân tướng, làm gì có mê 

tín? Làm gì có sai lầm? Nếu chúng ta hiểu rõ chân tướng của nhân sinh 

vũ trụ, nhân sanh là con người của chúng ta, vũ trụ là môi trường sống 

của chúng ta. Ngày nay chúng ta mê muội không nhận ra chính bản thân 

mình,  không  biết  chính  mình.  Thiền  tông  gọi  là  “bản  lai  diện  mục  khi 

cha mẹ chưa sanh ra”, chúng ta không biết! Chúng ta đối với môi trường 

sống của mình, cũng là mê mà không giác, cho nên mới làm điều sai trái. 

Phá hoại sinh thái tự nhiên, phá hoại môi trường sống của chúng ta. Vì 

sao ta phá hoại? Vì ta mê, không biết chân tướng sự thật. Cổ nhân nói lại 

với chúng ta, giữa vũ trụ nó lớn không có bên ngoài. Tình trạng trong đó 

rất phức tạp_nhà Phật nói mười pháp giới, mười pháp giới là phần lớn, 

đại thể chia nó thành mười loại lớn, phân nhỏ là vô lượng vô biên, chúng 

ta hoàn toàn không biết gì về nó. Không biết thì thôi, đằng này còn phủ 

nhận  tất  cả,  nói  đây  là  mê  tín.  Đây  chính  là  Liễu  Phàm  tiên  sinh  nói, 

chúng  ta  tự  cho  mình  hơn  người,  cống  cao  ngã  mạn,  không  hề  có  chút 

khiêm tốn nào, đến cơ duyên tiếp thu giáo dục cũng không có. Cho dù 

có thánh hiền đến, có Phật Bồ Tát đến, cũng không nói với quý vị một 

câu  nào,  vì  sao  vậy?  Vì  quý  vị  không  tiếp  thu  nổi,  không  thể  tiếp  thu, 

điều này không đáng sợ sao? 

Nhưng trong nửa thế kỷ này, chúng tôi cũng đi qua rất nhiều quốc 

gia khu vực. Chúng tôi tiếp xúc, đương nhiên đa số đều là dân của các 

đất nước Đông nam á. Chúng tôi cùng nhau giao tiếp, đều là người Châu 

á,  đều  là  dân  da  vàng.  Những  người  này  mặc  dù  trong  đời  này  không 

được tiếp thu giáo huấn của thánh hiền, nhưng trước họ một đời, trước 

đó một đời nữa từng tiếp thu. Hay nói cách khác, họ vẫn còn những tập 

khí chủng tử này. Chúng tôi đem giáo nghĩa của ba nhà Nho Thích Đạo, 

giới thiệu sơ lược cho mọi người nghiên cứu thảo luận, đều có thể sanh 

tâm  hoan  hỷ.  Điều  này  trong  Phật  pháp  gọi  là  “phát  hiện  thiện  căn”. 

Không  chỉ  là  người  Trung  quốc,  hiện  nay  rất  nhiều  người  phương  tây, 

chúng tôi ở Mỹ từng gặp, ở Úc châu càng nhiều hơn. Chúng tôi nói với 

họ về luân lý đạo đức, nói với họ về giáo huấn của thánh hiền, đều tiếp 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



208 

thu rất hoan hỷ. Do đó chúng ta khẳng định, Khổng Mạnh dạy học phải 

chăng  là  học  thuyết  của  Khổng  tử? Người  bây  giờ  đều  nói  đây  là  học 

thuyết  của  Khổng  tử,  đây  là  những  gì  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  nói. 

Quan niệm này quá sai lầm! Những gì Khổng tử nói, những gì Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni nói đều là người của hơn 2500 năm trước, sao tôi có 

thể  tin?  Sao  tôi  có  thể  tiếp  thu?  Vì  sao  tôi  chịu  ảnh  hưởng  của  họ?  Tự 

cho mình thông minh, tự thị rất cao. Thật ra họ nghĩ sai, thấy sai. Chính 

Khổng lão phu tử nói, suốt đời ông không có sáng tạo, người bây giờ gọi 

là  sáng  tác,  Khổng  Phu  tử  không  có  sáng  tác.  Ông  nói  bản  thân  mình 

“thuật  nhi  bất  tác”,  suốt  đời  ông  không  có  sáng  tác,  những  gì  ông  nói 

đều là thuật lại giáo huấn của cổ thánh tiên hiền, không phải của chính 

mình.  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  vì  chúng  sanh  thuyết  pháp  suốt  49 

năm,  cũng  không  phải  tự  ngài  nói  ra,  ngài  cũng  không  có  sáng  tác. 

Những gì ngài nói từ đâu ra? Là những lời của cổ Phật nói. Nếu chúng ta 

hỏi cổ thánh tiên hiền là ai? Cổ Phật là ai? Truy cứu đến sau cùng mới 

bổng nhiên đại ngộ, thì ra là tâm tánh của mình, là chân tâm của mình. 

Trong kinh điển Đức Phật nói rất rõ ràng, tất cả chúng sanh đều có trí 

tuệ đức tướng của Như Lai, nói quá hay! Trong chân tâm bản tánh của 

tất  cả  chúng  sanh,  vốn  đầy  đủ  trí  tuệ,  năng  lực,  tướng  hảo,  phước  báo 

giống như tất cả chư Phật và thánh hiền vậy. Cho nên đức Phật đối với 

chúng  sanh  rất  bình  đẳng,  Phật  rất  tôn  kính  chúng  sanh.  Chúng  ta  coi 

thường Phật Bồ Tát, các ngài không coi thường chúng ta. Họ biết chúng 

ta không khác gì họ, chỉ là hiện nay  mê thất chân tâm,  mê thất tự tánh 

biến thành như vậy, chúng ta sẽ có ngày tỉnh ngộ. Khi tỉnh ngộ chúng ta 

không có gì khác với các ngài. Ngày nay chúng ta trở thành như thế này, 

Đức Phật nói rất hay, do vì vọng tưởng phân biệt mà không thể chứng 

được.  Bệnh  của  chúng  ta  là  do  có  vọng  tưởng,  có  phân  biệt,  có  chấp 

trước, những thứ này hại chúng ta, khiến chúng ta mê thất chân tâm, mê 

thất tự tánh. Như vậy mới biết trí tuệ của các bậc thánh hiền, Chư Phật 

Bồ Tát, cùng năng lực của họ, giáo huấn của họ đều từ trong chân tâm 

hiển  lộ  ra,  tuyệt  đối  không  thêm  ý  mình  vào  trong  đó.  Ý  mình  tức  là 

vọng  tâm,  không  thêm  vào  chút  tư  tưởng  nào  tức  hoàn  toàn  không  có 

vọng  tâm.  Tâm  chân  thành,  tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình  đẳng,  tâm  chánh 

giác, tâm từ bi. Tôi nói mười chữ này, hình dung chân tâm bổn tánh của 

chúng ta, từ đây hiển lộ ra. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



209 

Giáo huấn của Thánh hiền, kinh giáo của Phật Bồ Tát nó vốn đầy đủ 

trong chân tâm bổn tánh của  mình. Không phải của người khác, không 

phải từ bên ngoài vào. Nếu có thể lãnh hội được ý này, tự nhiên sẽ hoan 

hỷ tiếp nhận, vì sao vậy? Vì đây không phải là thứ của người khác. Ta 

đọc  sách  Nho  giáo,  không  phải  của  Khổng  tử,  là  trong  tâm  tánh  của 

mình. Ta đọc kinh Phật, không phải của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, là 

kinh điển được hiển lộ ra từ trong tự tánh, không có gì khác với những 

điều Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói, ta sẽ tình nguyện tiếp thu, đây là 

chân tướng sự thật. 

Hôm nay chúng ta nói đến hưng đại lợi, trồng đại phước, phải trồng 

ở đâu? Nếu trong tình trạng xã hội hiện thực này, ta đều có thể thấu triệt, 

đều có thể minh bạch, mới biết cứu người không gì hơn xóa bỏ tri kiến 

sai lầm của họ. Làm sao giúp đỡ chúng sanh buông bỏ tư tưởng và cách 

nhìn sai lầm, học theo quan niệm đúng đắn của thánh hiền nhân. Do đây 

có  thể  biết,  vấn  đề  này  là  giáo  dục.  Ngày  xưa  trong  Lễ  Ký  nói:  “Kiến 

quốc quân dân, giáo học vi tiên”. Kiến lập một đất nước, lãnh đạo nhân 

dân  toàn  quốc,  quan  trọng  nhất  là  gì?  Giáo  dục  quan  trọng  nhất.  Cùng 

một đạo lý, thanh niên thành gia lập thất, kết hôn sanh con, gia đình điều 

gì quan trọng nhất? Dạy học quan trọng nhất. Giáo dục gia đình là nền 

tảng căn bản của các nền giáo dục. Làm cha mẹ không dễ! Giáo dục gia 

đình bắt đầu từ khi nào? Bắt đầu từ ngày người mẹ mang thai. Biết mình 

mang thai, tức là phải dạy con  mình, dạy như thế nào? Tâm  mình phải 

chánh,  hành  vi  mình  phải  đoan  trang.  Không  phải  lễ  đừng  xem,  không 

đúng lễ đừng nghe, không đúng lễ đừng nói. Vì người mẹ khởi tâm động 

niệm, động tác hành vi của thân thể đều ảnh hưởng đến thai nhi. Ngày 

nay nói cha mẹ yêu thương con cái, nếu không chăm sóc được như thế, 

tức  chưa  phải  yêu  con  cái  của  mình.  Sau  này  con  cái  mình  lớn  lên  ra 

ngoài đời không biết nghe lời, bản thân mình phải chịu trách nhiệm, do 

không dạy tốt chúng, bắt đầu dạy từ lúc mang thai. Sau khi trẻ sinh ra, 

mắt chúng vừa mở ra liền có thể nhìn thấy bên ngoài, chúng ta phải cho 

chúng  thấy  điều  gì?  Phải  cho  chúng  nhìn  thấy  pháp  thuần  chánh,  tuyệt 

đối không để chúng tiếp xúc với tà ác. Không để chúng nhìn thấy hình 

ảnh tà ác, không để chúng nghe những âm thanh tà ác. Từ nhỏ vun bồi 

cho chúng sự chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, đây mới là 

tình yêu thương bảo vệ thật sự của cha mẹ đối với con cái. 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



210 

Năm sáu tuổi phải dạy chúng đọc sách, dạy chúng học lễ nghĩa, học 

lễ nghĩa chính là có quy củ, đây là tiểu học ngày xưa. Nói thật ngày nay 

chúng ta vô cùng đáng thương, đáng bi ai, chúng ta không được tiếp thu 

nền giáo dục này. Thấy trong sách cổ ghi chép, chúng ta ngưỡng mộ vô 

cùng. Cổ nhân dạy từ lúc nhỏ, ấn tượng đó rất sâu sắc, có câu nói rằng: 

“tuổi nhỏ thành thiên tánh, tập quán thành tự nhiên”. Từ nhỏ nuôi dưỡng 

thành tập quán, suốt đời họ không thay đổi. 

Sáu bảy tuổi dạy chúng những quy củ làm người, có một cuốn sách 

nhỏ đó là Đệ Tử Quy. Những nguyên lý nguyên tắc trong sách này nói, 

suốt đời họ đều phụng hành, không trái phạm. Đây là dạy từ mẫu giáo, 

hiện nay gọi là giáo dục mầm non. Ngày xưa bảy tuổi đi học, đi học lớp 

tư thục. Thầy dạy lớp tư thục phụ trách dạy học sinh, tiếp thu giáo dục 

chính quy. Đệ Tử  Quy là giáo dục trước lúc đi học, không có nền tảng 

này  không  thể  tiếp  thu  giáo  dục  chính  quy.  Giáo  dục  chính  quy,  thầy 

giáo  dạy  những  gì?  Dạy  hiếu,  dạy  trung,  dạy  hiếu  để  trung  tín,  đây  là 

việc  của  thầy  giáo.  Cha  mẹ  dạy  con  cái  tôn  sư  trọng  đạo,  dạy  như  thế 

nào? Chỉ nói bằng miệng thôi không được, ấn tượng không sâu sắc, phải 

tự mình thể hiện để học sinh thấy, cha mẹ phải làm cho con cái thấy. 

Khi tôi khoảng bảy tám tuổi, lúc đó ở quê nhà, trong từ đường của 

một người bà con, có một thầy giáo dạy tư thục ở đó, học sinh có khoảng 

hai ba mươi người. Phụ thân tôi đưa tôi đến lớp, đã hẹn trước với thầy 

giáo, ngày đầu tiên đi học phụ thân đưa tôi đến lạy thầy. Phụ thân mang 

theo  lễ  vật,  đây  là  học  phí,  lễ  vật  tặng  thầy  giáo.  Đến  đại  điện  của  từ 

đường, ở giữa thờ một bài vị rất lớn, là Đại Thành Chí Thánh Tiên Sư 

Thần Vị, đó là bài vị của Khổng tử. Trước tiên hành lễ ba quỳ chính lạy 

trước bài vị Khổng Tử, phụ thân ở trước, tôi ở sau, ở sau lạy theo. Lạy 

xong, mời thầy giáo ngồi lên vị trí, thầy ngồi một bên bài vị của Khổng 

tử. Phụ thân tôi ở trước, tôi ở sau, tiếp tục hành đại lễ ba quỳ chính lạy 

với thầy. Thầy ngồi yên ở đó để nhận lễ của chúng tôi, học sinh chúng 

tôi nhìn thấy phụ thân tôi hành lễ ba quỳ chín lạy với thầy. Quý vị thử 

nghĩ xem, chúng ta làm học trò dám không nghe lời thầy chăng? Dám 

không tôn trọng thầy giáo chăng? Phụ thân tôi tôn trọng thầy giáo như 

vậy,  đương  nhiên  tôi  phải  tôn  trọng,  tôn  sư  trọng  đạo  là  phụ  thân  dạy. 

Thầy tiếp nhận đại lễ long trọng như vậy của gia trưởng, nếu họ không 

chuyên  tâm  dạy  học  sinh,  làm  sao  họ  xứng đáng với  cha  mẹ  người  ta? 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



211 

Nhận lễ lớn như vậy, nhận cúng dường, cúng dường nhiều ít không quan 

trọng,  nhưng  các  bậc  gia  trưởng  đem  con  cái  nhờ  cậy  chân  thành  như 

thế, nếu như không dạy dỗ thật tốt, rất có tội! Dạy tôn sư trọng đạo như 

thế nào? Do phụ thân dạy, phụ thân không còn, nhất định là trưởng bối 

trong gia đình, thay thế phụ thân dạy ta tôn sư trọng đạo. Chúng ta tôn 

trọng đối với thầy, đối với ân đức của thầy, sống đến lớn như vậy, nhưng 

niệm  niệm  không  quên!  Vì  sao  niệm  niệm  không  quên?  Nhờ  phụ  thân 

dạy lúc nhỏ. 

Trong lớp tư thục thầy dạy chúng tôi, họ cũng lấy thân làm gương. 

Dạy  cho  chúng  tôi  giáo  dục  cuộc  sống,  quét  dọn  ứng  đối  cũng  như  ăn 

mặc,  thầy  dạy  những  điều  này.  Thầy  giáo  làm  gương,  học  sinh  cùng 

sống chung với thầy giáo. Sau khi “hành hữu dư lực” mới học văn, hành 

hữu  dư  lực,  hành là  gì?  Là  giáo dục  cuộc  sống,  đều  thể  hiện  không  tệ, 

đều  rất  có  quy  củ.  Đi  có  phong  cách  của  đi,  đứng  có  phong  cách  của 

đứng, đối với người biết lễ nghĩa, đối với trưởng bối phải như thế nào, 

đối với người ngang hàng nên như thế nào, đều phải hiểu. Từ nhỏ nuôi 

dưỡng thành thói quen, sau đó mới dạy học văn. 

Văn là gì? Là học chữ, đều là học sách cổ. Những sách cổ này thầy 

chỉ dạy chấm câu, chỉ dạy đọc. Ngày xưa sách chúng tôi học, không có 

dấu chấm phẩy. Khi đi học, học sinh phải cầm theo sách của mình, thầy 

cầm theo bút đỏ để làm dấu câu cho chúng tôi, dấu chấm câu. Dạy chúng 

tôi  đọc,  nghĩa  là  đọc  chữ  thật  chính  xác,  không  được  đọc  sai.  Câu  đọc 

thật rõ ràng, không được đọc phá câu, như vậy là sai. Chỉ dạy câu, chỉ 

dạy biết chữ. Học sinh tuổi tác không đồng nhau, tôi nhớ lúc đó các bạn 

lớn  tuổi,  có  người  mười  sáu  mười  bảy  tuổi,  lớn  hơn  tôi  rất  nhiều.  Nhỏ 

khoảng  bảy  tám  tuổi,  chúng  tôi  rất  nhỏ.  Sách  mỗi  người  đọc  không 

giống nhau, có người đọc cổ văn, có người đọc Tứ Thư. Tôi nhớ lúc đó 

tôi đọc Ấu Học Cố Sự Quỳnh Lâm, đó thuộc về kiến thức thông thường, 

hiện nay gọi là sách thường thức. Có người học Thiên Gia Thư, có người 

đọc  Bách  Gia  Thư.  Thầy  giáo  chỉ  dạy  câu,  không  giảng  ý  nghĩa  trong 

sách,  không  giảng  giải.  Đến  khi  nào  mới  giảng  giải?  Khi  lớn  lên,  như 

trong đồng học của chúng tôi, có một số người lớn tuổi. Mười sáu mười 

bảy tuổi, họ đọc cổ văn, đọc Tả Truyện, thầy giáo giảng giải cho họ. Đây 

là lúc thời đại của tôi, người nhỏ hơn tôi khoảng hai tuổi, không có cơ 

hội này, về sau đều biến thành trường học. Ở nông thôn cũng thành lập 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



212 

trường học ngắn ngày, lớp học tư thục không còn nữa, tôi cũng không 

còn nghe lại nữa. Giáo dục ngày xưa rất hay! Giáo dục căm rể, thâm căn 

cố đế. 

Tôi  ở  trong  thời  kỳ  đó,  trong  mấy  mươi  năm  này  không  bị  hoàn 

cảnh làm ô nhiễm, đều dựa vào một năm giáo dục lúc còn nhỏ, thời gian 

không  dài.  Về  sau  xã  hội  động  loạn,  chiến  tranh  quân  phiệt  đối  với 

kháng chiến người Nhật bản. Lúc kháng chiến Trung Nhật, tôi 11 tuổi. 

Bây  giờ  chúng  ta  hồi  tưởng  lại,  nền  tảng  giáo  dục  đó  quan  trọng  biết 

bao, thầy giáo dạy chúng tôi tất cả đều là giáo huấn của thánh hiền. Tuy 

đã  đọc  những  sách  này,  nhưng  không  biết  nghĩa  của  nó,  không  hiểu 

nghĩa của nó. Nhưng sau khi tuổi lớn, đối với những cuốn sách này vẫn 

rất yêu thích. Bản thân đọc nhiều, nghiên cứu nhiều, thường thỉnh giáo 

người khác, dần dần hiểu được những ý nghĩa này, hiểu càng nhiều càng 

hoan hỷ. 

Lại  quan  sát  bệnh  trạng  của  xã  hội  ngày  nay,  nhiều  ít  cũng  có  thể 

nhận ra một chút căn do. Vì sao ngày nay xã hội lại biến thành như vậy? 

Chúng ta ngày nay làm sao để giúp chính mình? Làm sao giúp xã hội đại 

chúng? Cho nên hôm nay vẫn nói thật một câu, không gì bằng đề xướng 

giáo  dục  luân  lý,  nhân  quả,  đại  thừa.  Lời  này  không  phải  tôi  nói,  tôi 

không có trí tuệ lớn như thế, đây là đại sư Ấn Quang nói. Tôi khẳng định 

cách nói này của đại sư, tôi tán dương cách nói này của đại sư. Trong xã 

hội  này  nay,  nếu  không  có  luân  lý,  không  có  nhân  quả,  không  có  đại 

thừa, động loạn của xã hội này rất khó bình lặng, rất khó khôi phục trật 

tự. 

Không  chỉ  đại  sư  Ấn  Quang  có  trí  tuệ  này,  có  kiến  thức  này.  Tôi 

nghe một vài người bạn nói, vào niên đại 70, nghĩa là trước và sau năm 

1970, nhà triết học trong lịch sử nước Anh là tiến sĩ Townenbe. Có một 

lần Úc châu mở một hội nghị quốc tế, đặc biệt mời ông đến diễn giảng, 

ông đã đến đó. Trong lúc diễn giảng ông đưa ra lời cảnh báo, giải quyết 

vấn đề phân tranh trên thế giới của thế kỷ 21, ông nói chỉ có học thuyết 

Khổng  Mạnh  và  Phật  pháp  đại  thừa,  đây  là  người  Anh  nói.  Ông  diễn 

giảng  lần  này,  phát  sinh  hiệu  quả  ảnh  hưởng  rất  lớn,  lúc  đó  tôi  ở  Đài 

Loan. Thiên chúa giáo Đài Loan đột nhiên đề xướng tế tổ, tôi cảm thấy 

vô cùng kinh ngạc! Trước đây Cơ đốc giáo, Thiên chúa giáo không cho 

phép người tế tổ, đều đem bài vị của tổ tông đốt hết, sao họ lại đề xướng 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



213 

tế  tổ?  Tôi  hoài  nghi  không  hiểu,  nghe  ngóng  khắp  nơi.  Sau  đó  cư  sĩ 

Triệu Mặc Lâm nói với tôi, ông nói chủ giáo Vu Bân Xu Cơ tham dự hội 

nghị này từ Úc châu trở về, chắc là nghe được lời diễn giảng của này của 

Townenbe. Không những ông cảm động, mà giáo đình cảm động. Giáo 

đình  của  Thiên  chúa  giáo  chính  là  giáo  hoàng  của  họ,  lúc  đó  hạ  một 

mệnh lệnh, khiến nhân viên thần chức của Thiên chúa giáo trên toàn thế 

giới, chủ động đến đối thoại với Phật giáo. Quan hệ của Thiên chúa giáo 

với Phật giáo dần dần gần gũi hơn, đây là một nguồn gốc. 

Khi tôi ở Đài Loan, viện Thần học của Thiên chúa giáo mời tôi đến 

dạy học, liên quan đến những điều diễn giảng của Townenbe. Càng khó 

được, ba năm gần đây, đồng tu ở Anh nói với tôi, bộ giáo dục của nước 

Anh hạ lệnh trong sách của tiểu học, trung học đại học của họ đều có nội 

dung của Phật giáo, đất nước chúng ta vẫn chưa có. Họ đã đọc kinh điển 

của Phật giáo, môn học chính quy ở trường. Cách một năm, năm trước 

chính phủ Úc Châu cũng quy định học sinh phải đọc kinh Phật, họ dịch 

kinh Phật sang tiếng Anh. Sách giáo khoa này, khi tôi ở Úc châu, đồng 

tu ở đó tặng cho tôi hai cuốn, cuốn sách đó rất hay. 

Hiện  nay  người  phương  tây  tinh  tấn  học  Phật,  siêng  năng  nghiên 

cứu sách tịch  của  Nho giáo. Họ học những thứ này để làm  gì? Để cứu 

vãn tư tưởng và nếp sống con người trong xã hội. Cho nên bây giờ tôi 

vẫn có ý đến nước Anh phỏng vấn, xem nước Anh đối với giáo dục luân 

lý và đại thừa. Chúng ta không thể không chú ý. 

Bây giờ chúng ta xem hai hàng sau cùng: “Lập định thử chí, tu niệm 

niệm khiêm hư, trần trần phương tiện”. Vì chúng ta khiêm tôn, phương 

tiện mới có thể tiếp thu lời dạy của người khác. Người nước Anh khiêm 

tốn, người Úc châu khiêm tốn, có thể tiếp thu học thuyết Khổng Mạnh, 

có thể tiếp thu giáo lý đại thừa. 

“Tự  nhiên cảm động thiên địa, nhi tạo phước do ngã, kim chi cầu 

đăng khoa đệ giả, sơ vị thưởng hữu chân chí”. Mới đầu chưa chắc đã có 

chân tâm. “Bất quá nhất thời ý hưng nhĩ”, một lúc cao hứng, tham gia 

cuộc  thi.  “Hưng  đáo  tắc  cầu,  hưng  lan  tắc  chỉ”,  khi  có  hứng  thì  cầu, 

không  có  hứng  thì  thôi.  “Mạnh  tử  viết,  Vương  chi  háo  lạc  thậm,  tề  kỳ 

thứ  kỷ  hồ”.  Mạnh  tử  nói  hai  câu  như  thế,  hai  câu  này  là  nói  với  đại 

vương nước Tề. Đại vương nước Tề thích âm nhạc, nhưng ông ta là cá 

Liễu Phàm Tứ Huấn 



214 

nhân thích âm nhạc. Nếu có thể cùng vui với dân, thì nước Tề sẽ hưng 

thịnh. 

“Dữ ư khoa danh diệc nhiên”, tôi đối với khoa cử, tâm cầu khoa cử 

cũng như vậy, cũng giống như Mạnh tử  nói. Nhất  định phải thực hiện 

phổ biến rộng rãi đến tích đức hành thiện, phải tận tâm tận lực mà làm. 

Đạt được công danh này, đạt được địa vị này, giống như ông đạt được 

huyện trưởng này, có cơ hội này để phục vụ cho dân chúng. Chỉ cần giữ 

tâm như thế, làm việc như vậy, vận mệnh và phước báo đều có thể do 

mình làm chủ. 

Thôi,  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn  chúng  ta  giảng  đến  đây,  cám  ơn  mọi 

người đã xem. 

Hết tập 20 





cover_image.jpg
Lieu-Pham-Tu-
Huan-20-Tap





